MARISTES EN EDUCATION
La Neyliere » Mars 2025

PORTEURS D'ESPERANCE



FACE A LA CRISE
ANTHROPOLOGIQUE
CONTEMPORAINE,
QUELLE ESPERANCE ?
Pere Henry-Jérbme GAGEY

Docteur en théologie

[ARTICLE PREPARATOIRE A LINTERVENTION]

«LEglise évangélise toujours et n'a jamais
interrompu le cours de I'évangélisation. Elle célébre
chaque jour le mystere eucharistique, administre
les sacrements, annonce la parole de vie -la Parole
de Dieu- , s’engage pour la justice et la charité.
Et cette évangélisation porte ses fruits : elle donne
la lumiére et la joie, elle donne un chemin de vie
a tant de personnes et beaucoup d’autres vivent,
souvent méme sans le savoir, de la lumiére et de
la chaleur resplendissantes de cette évangélisation
permanente. Cependant, nous observons un
processus progressif de déchristianisation et de
perte des valeurs humaines essentielles qui est
préoccupant. Une grande partie de I’humanité
d’aujourd’hui ne trouve plus, dans I'évangélisation
permanente de I'Eglise, I'Evangile, c’est-a-dire une
réponse convaincante a la question: Comment
vivre ? C'est pourquoi nous cherchons [...] une
nouvelle évangélisation, capable de se faire
entendre de ce monde. » J. Ratzinger?

«Aucun déterminisme ne dicte ici un destin. Rien ne
serait plus trompeur que de se contenter de prolonger
les courbes actuelles. Ce qui justifie I'interrogation,
aujourd’hui, c'est la marginalisation des confessions
chrétiennes dans les sociétés européennes. A en
juger par les évolutions dont nous sommes témoins
depuis trente ans, il se peut que le christianisme n’ait
pas d'avenir et que le siécle qui vient soit celui de
son extinction, en tout cas, sur les terres d’Europe
qui furent le théatre de son affirmation. Mais nous

savons que [’histoire ne marche pas en ligne droite.
Elle est faite aussi des réactions et des réponses des
acteurs. » Marcel Gauchet?

-1-
LA QUESTION DE L'AVENIR
DU CHRISTIANISME

Ces deux citations, la premiére du futur Benoit
XVI, la seconde d'un observateur athée mais
rigoureux et ouvert d'esprit au catholicisme
francais contemporain, posent aussi objectivement
que possible un constat auquel aucune personne
préoccupée par I'avenir du christianisme en France
et dans les autres pays d'Europe occidentale
ne peut échapper: d’'innombrables enquétes
sociologiques tant quantitatives que qualitatives
au sérieux peu contestable manifestent avec quelle
rapidité I'Eglise catholique, ainsi d‘ailleurs que les
grandes Eglises historiques issues de la réforme
protestante, ont perdu leur plausibilité sur les terres
de I'ancienne chrétienté ou elles sont devenues
«non contemporaines». Les dogmes, symboles et
rites chrétiens avaient faconné les représentations
du monde, le calendrier et l'organisation de
I'existence quotidienne de la majorité des
populations (quoi qu’il en soit par ailleurs de
la fermeté de leur adhésion personnelle a la foi
chrétienne). lls se présentent aujourd’hui avec un
coefficient d’étrangeté impressionnant, comme
si le Catholicisme n’était plus désormais qu’une
butte témoin, un vestige archaique, susceptible
cependant de réanimations fugitives, comme les
fumerolles ou les étincelles émergeant d'un volcan
éteint au milieu du paysage qu'il a faconné. A
cela correspond la formule saisissante de Daniéle
Hervieu-Léger parlant d'une «exculturation du
catholicisme*». Comment comprendre cela?

La premiere exigence pour comprendre est de
refuser ce que I'on peut appeler une interprétation
« paranoiaque » de la situation actuelle. En effet,
la tentation est toujours grande pour un corps
social, autant que pour un individu, d'expliquer

1. Jubilé des catéchistes, conférence sur le théme de la nouvelle évangélisation, Dimanche 10 décembre 2000

2. Un monde désenchanté ? Paris, Les Editions de I'Atelier, 2004, p.227

3. A cela correspond la formule saisissante et si souvent citée de Daniéle Hervieu-Léger parlant d’une «exculturation
du catholicisme», formule qui constitue le sous-titre de son ouvrage Catholicisme francais. La fin d’'un monde.

Paris, Bayard 2003.

4. Sous-titre de son ouvrage Catholicisme francais, La fin d'un monde. Paris, Bayard 2003.



ses difficultés par la malveillance de ses adversaires
(ceux de l'intérieur comme ceux de I'extérieur) ou
par I'incompétence de ses dirigeants. La crise que
nous traversons n'est pas due fondamentalement
au fait que certaines catégories de catholiques
auraient perdu la foi ou tourné le dos aux valeurs
de la Tradition chrétienne. D'autre part, on ne peut
pas davantage attribuer nos difficultés présentes
a I'hostilité des adversaires de I'Eglise, méme s'il
ne manque pas de gens qui se réjouissent de
son affaiblissement et qui I'encouragent. Enfin,
il n"y a guere plus de sens a attribuer purement
et simplement ces difficultés au conservatisme
institutionnel de la hiérarchie catholique et a
son refus d'appliquer le programme bien connu
des réformes que réclament les courants libéraux
touchant I'acces aux ministéres ordonnés et des
alltgements de la discipline ecclésiastique en
matiére de morale familiale et sexuelle. En fait,
méme si la nécessité de fonctionnements ecclésiaux
moins décalés par rapport aux exigences de la
culture contemporaine n‘est pas a sous-estimer,
pour faire face a la situation au niveau requis®, il
faut remonter plus loin.

Comme I'écrivaient les évéques de France dans une
Lettre qu'ils adressérent aux catholiques de France
en 1996:

«La crise que traverse |'Eglise aujourd’hui est due,
dans une large mesure, a la répercussion, dans
I'Eglise elle-méme et dans la vie de ses membres,
d'un ensemble de mutations sociales et culturelles
rapides, profondes et qui ont une dimension
mondiale.

Nous sommes en train de changer de monde et de
société. Un monde s’efface et un autre est en train
d’émerger, sans qu’existe aucun modéle préétabli
pour sa construction. Des équilibres anciens sont en
train de disparaitre, et les équilibres nouveaux ont
du mal a se constituer. Or, par toute son histoire,
spécialement en Europe, I'Eglise se trouve assez
profondément solidaire des équilibres anciens et
de la figure du monde qui s’efface. Non seulement
elle y était bien insérée, mais elle avait largement
contribué a sa constitution, tandis que la figure du
monde qu'il s'agit de construire nous échappe.

Cela dit, nous ne sommes pas les seuls a peiner
pour comprendre ce qui arrive. Les innombrables
recherches actuelles dans les domaines de la
sociologie, de la philosophie politique, ou des
réflexions sur I'avenir de la culture et des traditions
nationales montrent bien la profondeur des
questions de nos contemporains sur une situation
de crise qui affecte tous les secteurs de I'activité
humaine. »®

Autrement dit, I'Eglise affronte la méme crise que
I'ensemble de nos sociétés due au fait que nous
sommes en train de changer de monde. Pour
me faire comprendre, je voudrais rapidement
rappeler la distinction classique aujourd’hui en
anthropologie culturelle et en sociologie entre
tradition, modernité et postmodernité.

-1l -
NOUS SOMMES EN TRAIN DE CHANGER
DE MONDE

Le monde de la tradition

Le monde de la tradition, le monde d‘avant la
modernité, est un donné stable, dans lequel
toute réalité, en vertu de son poids propre,
doit pouvoir trouver sa place et y demeurer. Un
trésor de sagesse, conservé par des autorités,
des anciens, dit la vérité du monde et se donne
comme fondamentalement immuable. La solution
d’une crise est normalement le retour a la situation
antérieure a la crise et au trouble qu’elle introduit.
Quand un enfant veut comprendre ce qu'il va
devenir, il regarde vers ceux qui sont plus anciens
que lui et qui ont déja accompli le parcours qu'il
lui reste a faire. C'est cette stabilité du monde de
la tradition qui va étre attaquée a la racine par la
lente émergence du principe moderne qu’on peut
décrire comme la mise en ceuvre d'une raison
critique qui entend se libérer des aspects aliénants
de la tradition pour faire advenir un monde plus
rationnel. C'est un processus lent qui va s'accélérer
du 14€ au 20€ siecle et se radicaliser au cours
du 20¢€ siécle pour donner naissance a ce qu’on
appelle la postmodernité ou I'ultra-modernité qui
consiste, selon moi, dans le fait que la modernité a
remporté une victoire définitive sur la tradition en
la dépouillant de son autorité indiscutable.

5. C'est ce que montre la maniére dont le Pape Francois a entrepris de reposer la question de I'admission des

divorcés remariés aux sacrements

6. Les Evéques de France, Proposer la foi dans la société actuelle, Lettre aux catholiques de France, Paris, Editions

du Cerf, 1996,



7

Uhistoire de |'Europe a été faconnée par la
rencontre des trois composantes majeures que
sont la pensée rationnelle grecque, la civilisation
juridico-politique romaine et la religion chrétienne.

La lente compénétration de ces trois facteurs a
déterminé, pendant quinze siécles, la civilisation
de I'Europe et elle a eu une immense importance
pour |'histoire universelle de I'humanité. Au 17¢€
siecle, se développe une nouvelle maniére de
penser, de juger, de sentir, de voir le monde, qui
s'affirme en plusieurs domaines. On a qualifié
cette nouvelle culture de «moderne». Elle a
profondément bouleversé la civilisation chrétienne,
c’est ce bouleversement que je veux évoquer. Cette
transformation, qui se manifeste ouvertement au
17€ siecle, débutée au Moyen Age, au 13€ siecle,
quand, par la médiation des penseurs arabes, les
écrits d'Aristote font leur entrée en Occident. La
lecture d’Aristote est pour les intellectuels du temps,
par exemple Thomas d'Aquin, un événement
considérable qui leur fait découvrir les possibilités
de la raison autonome pour ouvrir les chemins de
la connaissance. Le monothéisme biblique lui avait
déja enseigné la confiance dans la raison et dans
I'ordre naturel créé par Dieu. Mais l'irruption de
la science aristotélicienne renforce cette confiance
dans la puissance de la raison parce qu'elle ne
provient pas de la tradition chrétienne, mais d'une
tradition de pensée qui la précede. Autrement
dit, la tradition n'est pas le chemin exclusif vers la
connaissance.

Dans un premier temps, cette découverte est
recue positivement et ne suscite pas un grand
trouble. Le trouble survient plus tard quand le
philosophe René Descartes en tire toutes les
conséquences en énoncant le principe du «doute
méthodique» qui correspond a I'ambition de
remettre systématiquement en cause les évidences
transmises par la tradition ou par les sens, non
pour les supprimer, mais pour les vérifier. Voila ce
qui est véritablement moderne chez Descartes: son
exigence de penser la vérité par lui-méme. Cette
exigence se base sur le principe suivant: la tradition,
les conventions sociales, mais aussi la perception
spontanée par les sens nous fournissent de la réalité
des représentations qui peuvent nous tromper. Par

7.
le Cerf, PARIS 1999

8.

4

exemple, la tradition nous dit et nos sens nous font
voir le monde comme si le soleil tournait autour
de la terre. Pour atteindre la certitude, il faut donc
les mettre en question et repartir a zéro afin de les
vérifier par nous-mémes, en usant seulement de
notre raison: résultat, nous découvrons que c’est la
terre qui tourne autour du soleil.

C'est ce principe du doute méthodique que
radicalise le philosophe allemand Emmanuel Kant
quand il dénonce le fait que la plupart des humains
renoncent a se servir de leur entendement de
maniére autonome et préferent se laisser guider
par un autre dans le cadre de la tradition (le
prétre, le professeur, le médecin etc.). lls n’osent
pas prendre le risque de penser par eux-mémes et
préférent paresseusement se laisser guider par les
autorités. Cette méfiance vis-a-vis «de la conduite
d'un autre» est particulierement motivée par
I'échec de la chrétienté a surmonter les guerres
de religion. Le christianisme avait assuré l'unité
de I"Europe occidentale, aujourd’hui c'est en son
nom qu’elle se déchire! Expérience tragique d’ou
beaucoup concluent qu‘il faut donc qu’un principe
plus haut impose la paix, ce principe est rationnel.
De la procede le début de la déchristianisation qui
s'est tellement accélérée depuis.

Du doute méthodique de Descartes a I'audace
de penser par soi-méme d’Emmanuel Kant, on
en arrive a une culture dans laquelle «tout est
discutable », en ce sens qu’aucune Vvérité ne peut
étre tenue pour acquise «si elle n"a subi I"épreuve
de la discussion et de ['argumentation.®» Tout
devient discutable, ce principe a pour corollaire
que tout peut étre amélioré. Pourvu que 'on ne
se satisfasse pas paresseusement du donné et
que |"esprit critique demeure en éveil. Ce principe
est proprement révolutionnaire et on ne finirait
pas d'en évoquer les conséquences. Si j'en avais
le temps, il ne serait pas tres difficile de montrer
que c'est de cette philosophie critique que
procedent en Europe occidentale, d’une part la
naissance des revendications démocratiques et
du respect des droits de I'homme», et, d’autre
part, le développement sans précédent des
connaissances scientifiques dont le résultat sera
le développement économique impressionnant

Jem'inspireici del'ouvrage d'Antoine Vergote, Modernité et Christianisme. Interrogations critiques réciproques,

P. Valadier, Chances du message chrétien, Concilium (244) 1992 p.147.



que I'Europe et I’Amérique du Nord ont connu au
19€ et au 20€ siecle et qui s'étend aujourd’hui au
monde entier.

Les conditions de vie des populations en sont
considérablement transformées en quelques
siecles. Aujourd’hui les humains se trouvent munis
de toutes sortes de « protheses » qui compensent
leurs faiblesses naturelles: grues et camions
puissants, avions et automobiles, bombes et
explosifs démultiplient leurs forces, tandis que la
mémoire et la puissance de calculs des ordinateurs
«externalisent» certaines de leurs opérations
mentales. Au bout du compte, I'alliance entre les
évolutions de la médecine et le développement
des nanotechnologies annoncent I'apparition du
«cyborg», un humain dont le corps se trouvera
augmenté par une multitude de greffons
technologiques qui en multiplieront les forces tout
en en ralentissant I'usure. Mais le futur est déja la
et nous ne nous en plaignons pas, comme le laisse
entrevoir la généralisation de |'usage des protheses
auditives, des lunettes et autres implants.

C'est une mutation fabuleuse des conditions
matérielles d'existence des humains, mais aussi de
leurs possibilités d'acces a la culture et a |'exercice
concret de leur liberté. Aujourd’hui, les conditions
sont en principe réunies pour que l'immense
majorité des humains sache lire, écrire et compter
et soit en mesure d'accéder au patrimoine de la
culture mondiale ; dans le méme temps, I'aspiration
au respect des droits humains et a la démocratie
se généralise, ainsi que le recul d'une soumission
aveugle aux autorités traditionnelles. Il n'y aura
pas de retour en arriere. Partout dans le monde, le
modele occidental de développement exerce son
pouvoir d’attraction. Personne ne veut retourner
dans la hutte ou on ne mange du riz qu’une fois

par jour, oUu une proportion considérable des
enfants meurt en bas age, tandis que les mettre
au monde représente pour leurs meres un épisode
a haut risque.

Mais ce développement se fait au prix de
I'écrasement de toutes les médiations non
rentables, de toutes les contraintes et les
conventions recues de la tradition. C'est ce que
certains sociologues appellent le mouvement
de la «détraditionnalisation». Dans le monde
occidental, le calendrier est massifié, aucun jour
ne se distingue plus des autres pour rythmer la
semaine ou l'année. Les milieux économiques
s'efforcent par exemple d’obtenir la fin du repos
dominical. Ce n’est pas par hostilité a la religion,
mais dans le but de rentabiliser les investissements
en faisant tourner les machines et les commerces
7 jours sur 7. Un autre aspect de cette «révolution
culturelle», c'est I'apparition et la généralisation
de l'individualisme. Dans la société moderne,
tendanciellement du moins, I'individu n"appartient
a personne, seulement a lui-méme. «A chacun sa
vie» comme on dit en francais. Ma vie est a moi,
donc aucune institution, aucun corps intermédiaire
ne doit peser sur mes choix : ni la famille, ni le
couple, ni le syndicat, ni le parti, ni les traditions.
Naturellement, chacun est libre de se donner des
appartenances, de s'engager dans des solidarités,
mais c’est en vertu d'un choix personnel qui ne
regarde que lui et qu'il peut remettre en cause a
tout moment. En fin de compte, la tendance de
notre société, c'est moi seul face a mes écrans: TV,
ordinateur et smartphone. De la nait I'image de la
foule solitaire, de la foule «cablée» ou branchée,
ce qui signifie, au fond, une foule tenue «en
laisse» et immédiatement reliée au systeme global.
C’est la radicalisation et la généralisation de cette
situation que I'on dénomme la postmodernité.




QUESTIONS & REPONSES

Pour nos communautés, étre porteurs d’espérance,
par nos témoignages, par nos rencontres, ce que
I'on vit avec les jeunes et les adultes, c’est un
engagement important, méme dans la difficulté.
On sait bien qu‘aujourd’hui, les difficultés et les
doutes ne manquent pas. Néanmoins, dans notre
engagement mariste et notre engagement de foi,
étre porteur d’espérance est important.

Pour donner suite a larticle du Pére GAGEY
adressé a chaque participant pour préparer cette
session, chacun est invité, pour un premier temps
d’échange, a réagir, @ poser des questions sur ce
texte, a dire comment il a interpellé.

QUESTION

Vous décrivez |'évolution de notre société, de nos

civilisations, en trois temps :

* Le temps de la tradition, jusqu’au XVII€ siecle.
C'est le temps ou la vérité est recue par des
instances traditionnelles qui peuvent étre
I'Eglise ou les Eglises, éventuellement les Etats.

¢ La modernité, avec Descartes et Kant. C'est le
temps ou je suis, comme individu, capable, j'ai
la liberté suffisante pour accéder aux vérités
universelles par moi-méme. C'est I'autonomie
du sujet, capable, par la science, par la
philosophie, d'accéder par lui-méme a la vérité
universelle.

* La post-modernité, fin du XXe€ siecle. C'est
le constat qu’on ne reviendra pas en arriére,
gu’on ne reviendra pas a la tradition.

Il me semble que la post-modernité, c'est plutot

une crise de la modernité. Lindividu, devenu

I'individu roi, autonome, ne cherche plus a accéder

a des vérités universelles, c'est-a-dire des vérités

qui valent pour tous, mais revendiquent le pouvoir

d'établir sa propre vérité. Selon moi, la post-

modernité, ce serait de dire & chacun sa vérité. A

partir de la, I'unité sociale explose. C'est le regne de

ce que nous voyons grandir autour de nous, c’est-
a-dire I'individualisme, le chacun pour soi, etc. Je
crois que nous y sommes et cela explique comment
des traditions islamo-coloniales, comme la gauche
francaise, peuvent, dans ces versions radicales,
par exemple, souscrire aux possibilités que oui,

dans certaines civilisations, les femmes restent a

la maison, pourquoi pas? Au nom des droits, on

imposerait nos valeurs soi-disant universelles.

Les sciences sociales sont aujourd’hui critiquées de
la modernité, de I'universalisme. Aujourd’hui, on
se retrouve face a des personnes qui se soumettent

volontairement a des formes d’oppression, etc.
Donc il y a un peu cette question sur la post-
modernité. Dans votre article préparatoire a cette
session, vous définissez la post-modernité comme
étant le constat que la modernité ne pourrait pas
revenir en arriere, revenir a la tradition. Je suis
d’accord avec vous sur ce constat, mais je pense
que la post-modernité, c’est I'explosion de I'idéal
de la modernité.

Ma question, c'est celle-ci: Sommes-nous bien
d’'accord sur ce que signifie la post-modernité?

REPONSE

La post-modernité est bien la radicalisation de la
modernité. La science continue de viser une certaine
forme d’universalité, mais le véritable probleme
réside dans le triomphe de l'individualisme. De
fait, au niveau des valeurs, I'individu revendique
d’abord ses droits, et notamment son droit a ne
pas étre d’accord. Lindividualisme n’est pas a
prendre dans un sens moraliste. Etre individualiste,
ca ne veut pas dire étre égoiste. Etre individualiste,
c'est ne pas étre dépendant des structures
sociales. C'est choisir librement ses engagements,
qui ne découlent plus d'une obéissance a une
norme collective ou religieuse. Cela traduit
une époque marquée par la fin de I'obéissance
et de l'appartenance imposée, illustrée par la
culture populaire qui affirme la souveraineté
de l'individu sur sa propre vie. Pour autant les
individus post-modernes et individualistes peuvent
étre parfaitement généreux. Ils vont s’engager a
Médecins Sans Frontieres, ils vont s’engager au
Secours populaire ou au Secours catholique, ils
vont devenir professeurs dans [|'Enseignement
catholique, etc. Mais c’est leur choix. Ce n'est pas
le destin fatal.

QUESTION

Ma premiére réaction est «Pourquoi espérer dans
le contexte actuel»? L'Eglise s’est souvent battue
face a une société imperméable aux valeurs
que I'Eglise propose. Elle a évolué dans des
sociétés souvent peu réceptives a son message,
voire hostiles, comme durant la Réforme ou
la Révolution francaise. Il y a eu des périodes
également ou I'Eglise était assez corrompue. C'est
justement apres la Révolution que les Maristes sont
nés. Je travaille dans un établissement scolaire et
de nombreux jeunes se déclarent spontanément
athées, méme des trés jeunes de 9-10 ans. lls
disent que la religion ne les intéresse pas. Comment
transmettre une espérance chrétienne dans un
contexte d'indifférence religieuse?



On ne peut certainement pas considérer que la
position générale de I'Eglise durant ces 2000 ans
d’histoire soit que le monde, la réalité historique et
sociale, sont mauvais. Une des caractéristiques de
la foi chrétienne est qu’elle est a la fois ce qui nous
rapproche et ce qui nous sépare des autres. Mais,
nous avons toujours reconnu les grandes valeurs
qui parcourent I'humanité.

Quand on parle de morale naturelle dans I’Eglise,
que veut-on dire? On veut dire qu’il n'y a pas de
morale chrétienne, car la morale chrétienne prétend
étre une morale rationnelle. Si nous sommes contre
I'avortement, ce n’est pas au niveau de la réflexion
4 cause de I'Evangile, mais & cause d’une analyse
sérieuse de la condition humaine. L'Evangile nous
aide a accepter cette image, et nous aide a trouver
les moyens d’en vivre. Pour autant, notre morale et
notre éthique sont fondamentalement universelles.
C’est ce que nous prétendons. Ainsi, nous sommes
a la fois complétement partie prenante de la vie de
cette société, et en méme temps nous sommes,
sur certains points et a I'occasion, en conflit avec
cette société. Prenez 'exemple de I'Eglise et de la
science. Méme si un conflit a éclaté entre I'Eglise et
la science, qui était d'abord un conflit de pouvoir,
a partir du 19e siecle, c’est dans les universités, qui
étaient des fondations d'Eglise, que la science s'est
développée en Occident. Nous sommes donc en
alliance avec les valeurs qui portent notre monde,
avec les dynamiques intellectuelles et spirituelles
qui portent notre monde, et en méme temps,
sur un certain nombre de points, et ca change
pendant les époques, nous sommes en résistance
et en opposition.

La foi chrétienne est ce qui nous rapproche, est ce
qui nous sépare, en méme temps. Et il ne faut jamais
oublier I'un des deux termes. Si on oublie ce qui
nous sépare, alors on dissout le christianisme dans
une sorte d’humanisme sympathique. Si on oublie
ce qui nous rapproche, on dissout le christianisme
dans une sorte de sectarisme replié sur lui-méme.
Ainsi, la morale chrétienne se veut rationnelle et
universelle, s'appuyant sur une éthique de la nature
humaine plutét que sur une simple obéissance
4 I'Evangile. L'Evangile vient ensuite éclairer et
accompagner cette éthique rationnelle.

Dans le contexte culturel actuel, la foi chrétienne
a perdu le prestige de I"évidence qui a été le sien
pendant des siecles des chrétiens. Lathéisme
contemporain n’est pas le méme que celui du XIX€
siecle. C'est pour cela que j’essaie d'analyser notre

évolution sociale car si on ne comprend pas ce
cadre spécifique de la situation actuelle, on sera
incapable de faire des propositions qui atteignent
leur but et on fera des propositions intemporelles
qui restent sans effet réel. Il faut une analyse
lucide du contexte actuel pour pouvoir formuler
des propositions qui résonnent vraiment dans le
monde d’aujourd’hui.

Dans votre texte, vous déclarez: «La modernité
a remporté une victoire définitive sur la tradition
en la dépouillant de son autorité indiscutable».
Qu’appelez-vous «autorité indiscutable» ?

Autrefois, si vous vous étiez un paysan, vous mettiez
un fichu; si vous étiez un bourgeois, vous mettiez
un chapeau. Il y avait ainsi des codes (qu'il s'agisse
de cuisine, de vétements ou de roles sociaux) qui
s'imposaient naturellement sans méme faire I'objet
d'une discussion ou d’une question. C'est ce que
J'appelle I'autorité indiscutable. Nous sommes dans
un monde ou, aujourd’hui, il n"y a plus de regles qui
s'imposent absolument. Ces regles sont devenues
des objets de choix personnel. Certes, il y a des
regles qui résistent a la vie conjugale, il y a des regles
qui résistent aux rapports sociaux, et il y a des regles
que, dans une société de tradition bien établie,
on applique sans se poser de questions et sans les
remettre en question. La modernité, c’est le droit de
remettre en question, le droit de tout discuter.

L'évolution technologique illustre cette dynamique
critique: les avancées de la modernité (montres,
smartphones, médecine) sont dues a la remise en
cause permanente et a la recherche d'amélioration.
La possibilité de tout discuter engendre au niveau
économique et scientifique des succés énormes
auxquels personne n’est prét a renoncer, méme si
cela peut se gérer avec d'autres dangers certains. De
méme, au niveau des conditions de vie individuelles,
il'y aeu une prise d’autonomie a laquelle on n’est pas
prét a renoncer. C'est en ce sens qu’on ne reviendra
pas en arriere : avez-vous envie de retourner dans la
hutte ou I'on mange du miel, du riz, des patates une
fois par jour? Avez-vous envie de revenir a I'époque
ou mettre un enfant au monde est pour la maman
un danger énorme? Vous ne reviendrez pas en
arriere parce que cela suppose d’étre critique. Cette
aptitude critique deviendra un probleme pour les
régimes autoritaires qui sont en train de s'installer
a travers le monde. S'ils ne laissent pas libre cours a
la discussion critique, leurs capacités économiques
vont finir par sombrer.



QUESTION

Ce qui m'occupe beaucoup, c'est I'effet de cette
situation sur les consciences des personnes,
adultes comme jeunes. J'ai le souvenir précis d'une
émission a la télévision, ilyade nombreuses années,
ou des sommités médicales scientifiques et des
psychologues discutaient au sujet de I"avortement.
L'avortement est-il sigrave que cela ? Est-ce autorisé
ou pas autorisé? Les avis les plus contradictoires
opposaient des personnes aussi réputées que
savantes. Je me suis fait alors cette réflexion: Que
croire? Que penser? Aujourd’hui, tout est mis en
question. Ou est la vérité ? Comment me faire mon
jugement? Beaucoup de personnes se retrouvent
désorientées, sans reperes, incapables de discerner
ou se trouve la vérité et a qui se fier. Comment cela
nous interpelle-t-il, nous, Chrétiens?

REPONSE

C'est le probleme auquel nous sommes affrontés
aujourd’hui. Nous ne pouvons plus nous appuyer
sur le prestige de la tradition. Pendant longtemps,
beaucoup de choses allaient de soi. Il suffisait de
se laisser porter. Mais aujourd’hui, il ne suffit plus
de se laisser porter. Quelle est notre capacité de
proposition? Ce sont les questions que nous avons
a nous poser et nous savons tous que ce sont des
questions dures, graves, parce gue nous n’‘avons
pas réponse a tout. Nous sommes dans un état de
recherche. Je pense que c'est la situation de I'Eglise
aujourd’hui. Quelleest notre capacité de proposition ?
Vous prenez ce cas de I'avortement. Quelle est notre
capacité a témoigner, non pas d'abord en discours
mais en actes, en fait de vie. Ce n'est pas le discours
dogmatique qui porte, mais I'exemplarité concrete :
il s'agit de témoigner par des actes que vivre selon
certaines valeurs chrétiennes (comme |'accueil de la
vie) est source d'épanouissement.

QUESTION

Cette définition de la post-modernité comme droit
a tout discuter me questionne sur cette qualité
d'humilité, qu'elle soit individuelle. Comment
dire aux gens qu'ils peuvent tout discuter mais
atteindre la vérité seule en repartant de rien.
Comment les mettre en démarche d"humilité dans
cette quéte qui est légitime et peut-étre, par effet
miroir, on pourrait dire que I'Eglise a peut-étre
aussi a montrer un visage d’humilité.

J'ai lu un livre qui posait en préambule: «Le
Magistere a raison et vous avez tort». Comment
inviter les gens a étre humbles dans leurs recherches
si I'Eglise pose cet a priori-1a?

REPONSE

Nous avons un nouveau concept depuis quelques
années: la synodalité. Sommes-nous capables de
prendre la responsabilité de choix qui peuvent étre
risqués, expérimentaux? Peut-on avoir la lucidité
spirituelle qui permet de penser que, pour étre
fidéle a ce qu’on faisait autrefois, il ne faut pas
faire autrement aujourd'hui? Il 'y a un paradoxe
que j'aime beaucoup, transmis par un de mes
collegues de I'Institut Catholique: «Pour étre fidele
a ce qu’on faisait autrefois, il faut parfois faire
autrement aujourd’hui.» Ce a quoi je rajoutais:
«Pour arriver a faire correctement ce qu’on a fait
aujourd’hui il faut parfois s'inspirer d'autrefois». Je
pense que nous sommes dans cette époque ou un
magistére hautain et arrogant, qui dispense dans
une langue parfois difficilement compréhensible,
ce que nous sommes tenus de croire, c’est fini.
Autrefois, c’était crédible, c'était dans un état de
la société qui supportait cela. Aujourd’hui, non.

Notre pape actuel est beaucoup plus fraternel et
nous invite a débattre. Il invite les clercs a renoncer
a une certaine maniere d’assurer leur autorité.
Vient aujourd’hui le temps d’une Eglise & la fois
confiante et modeste. Rappeler tout simplement
gu’'accéder a la communion ce n'est pas la
récompense accordée au saint mais c’est le soutien
apporté au pécheur. C'est une transformation
formidable qui n’est pas le renoncement a toute
exigence et le laisser-aller. Loin de la. Quand on se
libére d'un certain nombre d’exigences en régime
fraternel, c’est toujours pour obéir a une exigence
plurielle. Ce changement est nécessaire. pour que
I'Eglise reste fidéle & son message, tout en étant
audible dans le monde contemporain. Il ne faut
pas oublier cela.

QUESTION

Pourriez-vous repréciser la différence entre les
termes «déchristianisation», «sécularisation» et
«exculturation»?

REPONSE
La déchristianisation n’est pas un concept mais
un constat. Cela veut dire que la foi dans le Christ
perd en influence dans nos sociétés. C'est un
phénomene observable dans toutes les sociétés
modernes.

La sécularisation, c’'est autre chose. C'est un
concept qui décrit le fait que les fonctions sociales,
longtemps exercées par I'Eglise, sont aujourd’hui
assurées par la société civile. Autrefois, I'ensemble
du systéme de santé était tenu par I'Eglise, non pas



parce qu’elle I'avait monopolisé mais parce qu’elle
I'avait créé. Cela fait partie du génie créateur de
I'Eglise d’avoir instauré un systéme de santé.
Aujourd’hui, le systéme de santé se trouve largement
sécularisé. Cette sécularisation prend aujourd’hui
des proportions assez fondamentales puisque, par
exemple, I'Eglise assurait la ritualisation des grands
événements de |'existence humaine pendant des
siecles. Aujourd’hui, cette ritualisation se trouve de
plus en plus assurée par des sociétés séculieres, a
I'exemple des obseques. C'est un moment poétique
et spirituel.

U'exculturation, c’est la disparition progressive
d'états de représentation, d'états de rythme
(calendaire), qui étaient liés a la foi chrétienne.
Aujourd’hui, un enfant de 10 ans ne comprend
plus certaines références chrétiennes élémentaires,
ce qui est le signe d'un effacement des reperes
partagés. Ce basculement se situe symboliquement
en 1968, moment ou de nombreuses «évidences »
culturelles se sont effondrées

QUESTION

Vous évoquez des fonctionnements ecclésiaux
moins décalés par rapport aux exigences de la
culture contemporaine. Que signifie une Eglise
«moins décalée»?

REPONSE

La notion de «décalage» est subjective. 'Eglise n’est
pas si décalée que cela. Aprés avoir été professeur a
I'Institut catholique pendant 30 ans, j'ai été curé en
paroisse. La population était composée a 70% de
migrants venus du sud, d'Afrique, du Sri Lanka, etc.
J'ai rencontré des jeunes tres dynamiques, qui font
des adorations. Je n'ai pas été habitué a cette forme
de piété et cela m’'a questionné sur mes propres
reperes. En fait, ce n'est pas si décalé. Pendant
des siécles, les gens savaient ce qu’on faisait en
baptisant un enfant, en se mariant, en se faisant
enterrer, et la préparation était assez simple: il
fallait vérifier s’ils remplissaient les conditions pour
recevoir le sacrement. Aujourd’hui, les sacrements
sont demandés par des personnes qui ne partagent
plus les présupposés culturels et spirituels, ce
qui a supposé de réinventer les préparations
sacramentelles. On ne peut plus présumer que
les gens adhérent ou comprennent ce qu'ils
demandent: le langage, les gestes, les symboles
doivent étre explicités. L'Eglise doit se réinterroger
en permanence sur la maniére d’annoncer I'Evangile
a des personnes culturellement étrangéres a ses
codes. Il faut en discuter et cela tombe bien car
rien n'est indiscutable.

QUESTION

Dans votre texte, vous déclarez qu'avec 'lA et les
écrans numeériques, la foule est «tenue en laisse».
Par qui ou par quoi exactement est-elle tenue?

REPONSE

Autrefois, on pouvait étre tenu en laisse par les
notables, par les seigneurs, par le systéme. Ces
figures intermédiaires structuraient la vie sociale.
Aujourd’hui, I'effacement de ces intermédiaires
confrontedirectement!’individu auxgrandesforces
du systéeme (médias, économie, technologie).
Je pense qu’une des erreurs que nous faisons
qguand nous analysons la situation sociale, c'est
de chercher des coupables. La question c'est,
que veut dire étre vraiment autonome et libre
dans le contexte actuel? Avec tous nos appareils
électroniques, est-ce qu’on se laisse asservir ou
est-ce qu’on construit des chemins? Et si on
construit des chemins, avec quels alliés? Se laisse-
t-on écraser par un systeme qui écrase toutes les
médiations? C'est ce que |'on reproche a tous
les hommes politiques en France a un moment
ou a un autre, de ne pas tenir compte des bons
intermédiaires. Il s'agit d’inventer les nouveaux
corps intermédiaires qui feront le poids.

QUESTION

Vous avez prononcé le mot de tabou. Il n"y a plus
de tabou, avez-vous dit. C'est grave. Quelles sont
les lois, les lois naturelles, qui peuvent encore nous
servir de socle commun?. Je pense en particulier
au tabou de l'inceste qui est un repere quasi
universel. Je me demande si ces tabous, comme
d’autres, sont en train de s’effriter et si I'Eglise n'a
un mot a dire sur ce sujet?

REPONSE

Si cela concerne I'Eglise, cela concerne la société;
si cela concerne la société, cela concerne I’Eglise.
J'ai dit qu'il n'y a plus de tabou, je voulais dire
qu'il n"y a plus de sujet tabou. On peut parler de
tout, cela ne signifie pas qu'il n'y a plus de tabou,
cela signifie qu’il ny a plus d’interdit social. A ce
sujet, vous noterez une évolution de notre société,
méme si elle se fait dans des conditions qui sont
vraiment pénibles : la reconstruction du tabou de la
pédophilie. Aujourd’hui, la pédophilie est interdite.
Ce n’était pas le cas il y a 60 ans. Aujourd’hui, ce
n'est plus tolérable, car on a déplacé le regard:
on ne regarde plus du c6té du coupable, mais de
celui de la victime. Ce renversement de perspective,
influencé par la psychanalyse et les sciences
humaines, a permis une prise de conscience

majeure.



QUESTION

Depuis I'an passé, on assiste a une explosion du
nombre de demandes de baptémes. Je ne sais pas
si on peut en dire quelque chose. J'ai entendu aussi
que le mercredi des Cendres, les églises étaient
pleines. Comment pouvez-vous, ou pas, intégrer
cela dans votre analyse et que pouvez-vous en dire?
Deuxieme question: En tant que prétre et puis
aumonier dans un college, je n'ai pas I'impression
que lI'ennemi de la foi, ce soit la recherche de la
vérité par soi-méme. J'ai plutot I'impression que
I'ennemi de la foi, c’est I'indifférence. Un jeune qui
se dit athée et qui sait pourquoi il est athée, c’est
tres bien car cela permet un dialogue. Il y a quelque
chose qui est en route, et Dieu peut lui parler. En
revanche, I'indifférence ou le divertissement, nous
coupent de la recherche de la vérité, N'est-ce pas
la I'ennemi de la foi?

REPONSE

Depuis 60-70 ans, tous les gens bien engagés dans
I'Eglise scrutent les statistiques en quéte d’une
courbe qui, miraculeusement, remonte a la fin. |l
est vrai que I'augmentation du nombre de jeunes
qui vont dans les Eglises, qui frappent & la porte,
qui posent des questions, est un phénomene a
prendre tres au sérieux. Est-on capable de les
accompagner dans la construction d’une foi un peu
solide? Je ne parle pas seulement de la dévotion
personnelle, mais de la vraie connaissance biblique,
des vrais points de vue d'une éthique chrétienne,
de l'apprentissage de I'engagement au service des
autres? Ce n'est pas s(r. Nous n’avons pas en téte
la figure du Catholique qui correspond a I'époque.
Nous ne savons pas encore vraiment a quoi devrait
ressembler le Chrétien d’aujourd’hui. Si plusieurs
figures coexistent, il manque une vision d’ensemble.

Par rapport a la deuxieme question, I'ennemi de
la foi, c’est I'indifférence, et pas la recherche de la
vérité par soi-méme. Aujourd’hui, on est capable de
rendre des gens addicts a la nicotine, au cannabis,
mais on n’est plus si habiles a rendre la foi addictive.
Comment susciter une foi qui passe de I'indifférence
a la passion ? Est-ce que je fais une catécheése
qui permet a un jeune de dire avec une certaine
crédibilité qu'il donnera sa vie au Christ ?

Enfin, Il ne faut pas oublier le souvenir —vécu ou
transmis par d’autres— d’une Eglise percue comme
arrogante. Cela a été encore aggravé par les
scandales récents (abus sexuels, silence, etc.). Ces
blessures entachent profondément la crédibilité de
I"Eglise, et il ne sert  rien de les nier. Elles expliquent
en partie le désintérét ou le rejet de certains.

QUESTION

Si le Christ est «le chemin, la vérité et la vie»,
comment vivre et transmettre cette vérité dans
un monde dominé par le relativisme, sans
compromettre la vérité éternelle du Christ?

REPONSE

Il est le chemin, la vérité, la vie. C'est ce que nous
croyons et c'est ce que nous Vérifions. La vérité
qu’ll nous enseigne ne prend pas la figure d'un
enseignement systématique. La révélation que Jésus
nous apporte prend la forme d’un récit, ni d'un
cours de philosophie ou de théologie. Un récit,
c'est quelque chose qu’on ne connaft pas de facon
objective et détachée et qu'on essaie de revivre,
dont on veut saisir la puissance inspirante. On ne
détient pas cette vérité comme on détient un savoir
abstrait; on la découvre en cheminant, en la vivant.
La vérité de I'Evangile s'éprouve existentiellement.
La deuxieme chose, c’est que nous vivons dans
une époque relativiste, ou ne s'imposent que les
vérités qui font leur preuve. Ce n’est pas une série
d’actions qu’on déroule, mais ce sont des chemins
de vie qu'il nous faut parcourir pour découvrir a
quel point ils sont vrais, a quel point ils donnent la
vie. Le relativisme, c’est I'époque ou on peut tout
dire et ou seules les vérités qui ont fait leur preuve
peuvent s'imposer. Mais il y a des vérités qui ne font
pas leur preuve. Je pense que nous sommes entrés
dans cette époque ou il s'agit de vérifier que la vérité
s'accomplit effectivement, que la vérité de I'Evangile
n'est pas la vérité du catéchisme. Le catéchisme est
tres utile pour comprendre un certain nombre de
choses, les mettre en perspective, mais le catéchisme
ne suffit pas s'il n'y a pas le mouvement spirituel
fondamental qu'il est censé venir éclairer. Il ne s'agit
donc plus d'imposer des dogmes, mais de proposer
des expériences de vie transformatrices ou la vérité
chrétienne se manifeste comme une source de sens.




INTERVENTION
Pere Henry-Jérbme GAGEY

LA PERTE DES REPERES

Pour décrire la post-modernité, j"aime prendre une
métaphore. Nous savons aujourd’hui que la Terre
est ronde. La représentation symbolique de notre
existence ne peut plus s'organiser selon un axe
vertical opposant la Terre et le ciel. D'un co6té, en
bas, un sol ferme dans lequel il s'agit d’enfoncer
une puissante racine afin de trouver les ressources
pour nous élever la-haut, de l'autre cOté, vers le
ciel. Nous nous connaissons comme les habitants
d'une biosphére, d'un écosysteme en équilibre
relativement stable mais en évolution constante,
qui poursuit une course indéfinie a travers le
cosmos. Tout est devenu mouvant aujourd’hui.
Tout bouge. Il n’y a plus de point de repére sur
lequel se repérer puisque méme le soleil se déplace.
Nous savons que nous avons perdu nos racines.

Quand on parle de racines, on nourrit I'espérance
de les retrouver. Cependant, aujourd’hui, c’est
I'image méme des racines qui a perdu sa force,
comme le montre la généralisation des migrations
a travers le monde. Au séminaire, on voyait arriver
des jeunes hommes qui ne savaient pas de quelle
biosphere ils étaient. lls étaient venus la, leurs
parents avaient déménagé, ils avaient entrepris
leurs études a un endroit puis a un autre, puis ils
avaient commencé une vie professionnelle dans un

quatrieme. D'ou suis-je? Nous sommes devenus
flottants. C'est le premier theme de nos conditions
d’existence. Les vraies racines sont spirituelles, elles
ne sont plus géologiques.

Le tournant marquant est |‘apparition de la
question écologique. Jadis, quand j'étais encore
enfant dans les années 50, la nature semblait
nous fournir indéfiniment les ressources les plus
basiques pour vivre. Aujourd’hui, c'est a nous
de la protéger. C'est une idée que je n’avais pas
a I'époque, alors qu’elle est partagée aujourd’hui
par tous les enfants. C'est terrible. Le maintien des
grands équilibres biologiques, la survie des especes
menacées, la régénération de l'air et de I'eau
dépendent désormais de politiques consciemment
réfléchies, décidées et mises en ceuvre. Vous voulez
avoir une Méditerranée propre? Cela dépend de
vos décisions politiques. Si vous ne les prenez pas,
la Méditerranée va continuer de se polluer. Ce qui
nous portait, nous avons aujourd’hui a le protéger.
L'avenirdelaplanéte, lasurviedesespéces, lesformes
sociales de réalisation de la différence sexuelle
dépendent désormais des décisions réfléchies de la
communauté humaine. Il y a la quelque chose de
vertigineux a cela, et les enfants en ont conscience
aujourd’hui. lls ont grandi dans ce cadre-la. Nous
faisons tous la découverte troublante que jusque
dans les comportements les plus fondamentaux
d’une existence, il n"est plus possible de se reposer
sur quelques évidences stables. Sur le fait que c’est
comme ca et pas autrement. Aujourd’hui, on ne
peut plus dire «c’est comme ca et pas autrement».
Tout est discutable.

Comme le dit le philosophe et historien francais
Marcel Gauchet, je le cite : «Le déclin de la tradition
se paie en difficulté d’'étre soi» . La société d'apres
la religion, et plus largement d’apres la tradition,
est une société psychiquement épuisante pour les
individus, avec le poids du choix permanent. Les
questions existentielles les plus fondamentales
-Pourquoi suis-je 1a? Que faire de ma vie?- ne
trouvent plus de réponse dans I'ordre social ou
religieux, mais exigent un effort intérieur. Nous
sommes tous intensément responsables de nos vies
aujourd’hui. Cette responsabilité individuelle est
plus aigué qu’avant, y compris dans des domaines
jadis évidents, comme le couple ou la parentalité.
Le développement d’esprits critiques affaiblit
I'influence des traditions religieuses, qui perdent
leur autorité sur les populations et I'individu
découvre que son engagement dans |'existence
ne peut plus se faire aveuglément, dans un simple
mouvement de docilité aux conventions sociales.

11



Il doit désormais, cet engagement, se faire sous le
mode du choix résolu : il faut y croire pour vivre.
Dans le contexte de la crise généralisée du principe
de tradition, l'individu post-moderne se trouve
confronté a une paradoxale expérience : bien que
les traditions se soient affaiblies, les individus n'ont
d’autre choix que de croire -«il faut y croire»- pour
persévérer dans la vie. Chacun doit désormais aller
chercher au plus profond de lui-méme la ressource
de poser des actes responsables. Autrefois, on
pouvait vivre et accomplir sa destinée en se laissant
porter par le courant. Aujourd’hui, il faut se décider,
alors que rien ne nous retient. Pour mes arriere-
grands-parents, la stabilité de leur couple allait de
soi, mémes’ils n'étaient pas assurés d'étre un couple
heureux. Mais la tradition les tenait. Aujourd’hui,
presque chaque matin, les jeunes couples doivent
décider a nouveau de rester ensemble. Ce n’est pas
leur mariage qui les porte, ce sont eux qui portent
leur mariage. Vous voyez la nuance?

La foi chrétienne peut-elle étre cette sagesse
salvatrice dont le monde contemporain a besoin?
C’est a mon avis le vrai enjeu de ce qu’on a appelé
la «nouvelle évangélisation». Nous sommes en
capacité de proposer a nos contemporains des
chemins de sagesse qui rendent la vie moins
fatigante, une «nouvelle évangélisation», non
comme une répétition du passé, mais comme une
proposition de sens répondant a I'épuisement
contemporain.

Selon les mots du pape Benoit XVI (Joseph
Ratzinger), évangéliser, c’est offrir une réponse
convaincante a la question «Comment vivre? ».
C’est devenu une question tellement angoissante
dans nos sociétés postmodernes, ou vivre est
devenu tellement fatigant, ou plus rien ne va de
soi, ou les anciennes évidences sur lesquelles nous
nous appuyions semblent s'étre dissoutes. Si on
lit de pres les textes du synode sur la nouvelle
évangélisation, on découvre que la nouvelle
évangélisation ne constitue pas un ensemble
de recettes pastorales miracles censées favoriser
le retour & I'Eglise de son pére, de ceux qui
I'ont quitté en misant sur la restauration d'un
catholicisme purement dévotionnel. Elle n'est pas
davantage une revanche sur les abus commis par
les générations précédentes. Elle n’est pas non
plus une opération de reconquéte, un retour au
passé considéré comme un paradis perdu. Il s'agit
de trouver de nouvelles maniéres d'étre Eglise, qui
correspondent a la culture contemporaine. Est-on

capable de vivre en église d'une maniere vraiment
contemporaine?

Il faut que I'Eglise réalise des formes de
communautés chrétiennes capables d’articuler
rigoureusement les ceuvres fondamentales de
la vie de foi que sont la charité, le témoignage,
I'annonce, la célébration, I'écoute et le partage.
C'est ce que décrit tres bien Le Directoire général
pour la catéchese. Il faut concevoir I'évangélisation
comme le processus a travers lequel I'église, par
I'esprit, annonce I'évangile dans le monde en
suivant une logique de réflexion, une logique
que la réflexion du Magistere a synthétisée ainsi:
«Animée par la charité, [I'Eglise] imprégne et
transforme tout l'ordre temporel en assumant et
en renouvelant les cultures. Elle témoigne parmi
les peuples de la nouvelle maniere d'étre et de vivre
qui est caractérisée par les Chrétiens. Elle proclame
explicitement I'Evangile au moyen de la premiére
annonce. Elle initie a la foi et a la vie chrétienne
par la catéchese les sacrements d'initiation, ceux
qui se convertissent a Jésus-Christ ou ceux qui
recommencent a marcher a sa suite en incorporant
les uns et les autres dans la communauté. Elle ne
cesse de promouvoir la mission, en envoyant tous
les disciples du Christ annoncer /'Evangi/e, en
paroles et en ceuvres, dans le monde entier. »

C'est un acte complexe, ce n’est pas un acte
simple. Selon ce texte et bien d'autres, le premier
but de la nouvelle évangélisation n’est pas de
faire des conventions, mais la capacité de I'Eglise
a étre présence d’'évangile qui communique la
vie. Evangéliser, c’est communiquer la vie, pas
simplement une doctrine. Certes, cette vie qu’on
communique est bien formalisée par la doctrine,
mais il faut que la doctrine devienne événement
pour que quelque chose se passe. Evangéliser, en
d’'autres termes, comme le pape Francois dans
Evangelii Gaudium, c'est rendre présent dans le
monde le royaume de Dieu : &tre une Eglise en
sortie, qui comporte deux aspects indissociables,
étre une église ou nous prenons soin les uns des
autres. Ce qui montrera a tous les hommes que
vous étes mes disciples, c’est I'amour que vous
aurez les uns pour les autres.

D'autre part, c'est étre une Eglise dont les
membres prennent soin de ceux qu'ils rencontrent
ou auxquels ils sont envoyés, a la maniere de
Jésus, ainsi décrit par Pierre dans le discours chez
Corneille dans les Actes: «La ou il passait, il faisait
le bien, il guérissait tous ceux qui étaient sous le
pouvoir du diable, car Dieu était avec lui.» Dans

12



notre imaginaire, la figure de I'évangéliste, c’est
celle de Paul a Athenes, qui essaie de combattre.
Personnellement, j'aime bien aussi cette définition
de l'évangéliste par Pierre dans le discours a
Corneille: «La ou il passait, il faisait le bien, il
guérissait tous ceux qui étaient sous le pouvoir du
diable, car Dieu était avec lui». D'ou ma question:
dans notre monde post-moderne, quels sont les
démons dont la vie en Christ nous libére et contre
lesquels elle nous protege ? Vous connaissez la
fameuse phrase de Baudelaire, «La plus grande
ruse du diable, c’est de faire croire qu'il n’existe
pas.» Cette ruse prend un tour particulier quand
elle nous explique que le diable, la possession par le
diable, c’est I'équivalent de crise d'épilepsie. Non,
c’est beaucoup plus profond que ca. Les mauvais
esprits qui nous possedent, c’'est la haine, c’est le
désir de vengeance, c'est la jalousie, c’est I'envie.
La sont les signes les plus graves de la possession.
Et comment la rencontre du Christ par son Eglise
nous en libére? Est-ce que I'Evangile nous libére
des mauvais esprits. J'ai toujours été frappé dans
les récits de conversion a l'islam ou de reprise d'un
Islam sérieux par des jeunes musulmans par le
fait que cela passait par I'arrét de la drogue ou
quelque chose comme ca. Est-ce que dans nos
communautés on écoute, on regoit une parole, on
est touché par une main qui nous libere des vrais
mauvais esprits qui minent nos existences ?

Pour répondre a ces questions, je reviens sur ce
que je disais au début de cette intervention sur le
fait qu'il faut y croire pour vivre. C'est |'expérience
la plus généralement partagée. D'ou la multitude
des émissions dans lesquelles on invite des gens a
raconter leur vie pour qu'ils nous disent comment
ils arrivaient a y croire, comment ils ont traversé les
épreuves.

Dans ce contexte, la premiere mission des porteurs
de I'Evangile est sans doute de reconnaitre et de
réveiller cette simple foi humaine qui nous permet
de nous engager dans la vie en nourrissant la
rencontre de I'autre. Mais croire dans la vie, c’'est
difficile. Cette simple foi humaine qu’il faut avoir
pour vivre, qu’on soit musulmans chrétien, juif,
athée. Les jeunes athées ont une foi dans la vie qui
s'accroche quand méme, ils ne laissent pas tout
tomber. Cette foi dans la vie, il faut la reconnaitre
pour |'épauler, pour la célébrer, pour la convertir.

Notre premiére ressource dans ce sens se trouve
dans la lecture des Ecritures, parce qu’elles sont
une école pour apprendre a croire dans la vie,

pour apprendre a affronter les preuves du vide. On
oublie que dans I’Ancien Testament, Israél passe
son temps a se battre avec Dieu, a s'affronter
avec Lui. «Pourquoi ne nous aides-tu pas?» C'est
dans ce mouvement-la qu’lsraél découvre qu'il
a lui-méme a se convertir. Apprendre a croire.
Apprendre a faire confiance dans le futur quand
on a l'impression que le sol se dérobe sous nos
pas. Vivre I'Ecriture comme une bonne médecine,
qui nous aide a mieux comprendre les drames
dans lesquels nous sommes plongés et comment
les traverser, les dépasser.

Nous nous demandons parfois, ou d'autres nous
demandent, ce que la foi apporte. Est-ce qu’elle
apporte des résultats? Les résultats essentiels ne
sont pas seulement des convictions sur le sens
de la vie. C'est en méme temps un travail pour
purifier notre maniére de nous engager dans la vie,
pour purifier notre maniére de croire dans la vie
et d'étre fidéle a I'appel de I'amour. Nous croyons
dans I"amour. Nous savons tous qu'il est ce qui
donne sa beauté et sa grandeur a une vie. Et si
nous y croyons, ce n'est pas nécessairement parce
que nous sommes catholiques ou plus largement
chrétiens. Nous connaissons tous des personnes
appartenant a d’autres confessions chrétiennes,
a d’autres religions, ou méme sans religion, qui
croient en I"'amour. Mais est-ce qu’on y croit bien?
Est-ce qu'on ne sait pas qu’on peut aimer mal,
gu’on peut aimer a mort, d'un amour qui étouffe
I'autre et qui le détruit? Nos amours de l'autre
peuvent étre perverties, tordues. La vie chrétienne
est une vie travaillée par la Parole qui essaye de
nous apprendre a aimer bien, en vérité, en placant
sous nos yeux I'image de I'amour dont Jésus nous a
aimés. Voila pourquoi, plutot que de nous appeler
des croyants, je préfere nous appeler des disciples.
C'est plus riche, parce que cela ne met pas I'accent
exclusivement sur la dimension des idées, des
vérités abstraites, y compris sur la maniére de vivre,
les attitudes d’apprendre pour vivre.

«Disciple» vient de «Discipliner». La question
est de se laisser discipliner par le Christ. Un bon
exemple est donné par le récit de la marche de
Pierre sur les eaux. Il nous présente Pierre qui
demande: «Seigneur, si c’est toi, ordonne que je
vienne vers toi en marchant sur les eaux». Jésus
lui dit:«Viens!» Pierre descendit de la barque et
marcha sur les eaux pour aller vers Jésus. Mais,
voyant la force du vent, il eut peur et, comme il
commencait a enfoncer, il cria: «Seigneur, sauve-
moi!'» Aussitét, Jésus étendit la main, le saisit et lui
dit : « Homme de peu de foi, pourquoi as-tu douté ? »

13



C'est apres cet événement que Pierre et les autres
apotres peuvent reconnaitre Jésus pour qui il est et
lui dire: «Vraiment, tu es le Fils de Dieu!». J'aime
beaucoup cette parabole parce qu’elle me parait
tellement adaptée a la description de I'individu
post-moderne. Il marche sur les eaux, a I'appel de
la parole et puis, par moments il doute et il dit:
«Seigneur, viens a mon secours.» C'est une belle
description de notre situation aujourd’hui. Vivre,
c’est s'élancer sans appui, sans rien de ferme sous
les pieds, a I'appel de la Parole. Cela correspond
bien a I'expérience des jeunes qui osent s'engager
dans le mariage et qui osent faire des enfants.

S"élancer est un choix, pas une convention. Cela
correspond a I'expérience de ceux qui vont plein
d'espérance a la rencontre des plus pauvres, de
ceux qui pardonnent a ceux qui leur ont fait du
mal, de ceux qui croient en la lumiere malgré la
nuit. Il faut y croire. Et parfois le coeur défaille.
Quelle parole, quel moment passé au pied de la
croix, quelle vie communautaire ont été pour moi
jadis et seront sans doute pour moi demain, la
main qui se tend et qui m’empéchera de couler.

C'est pourquoi une des taches importantes pour
la théologie aujourd’hui, c’est de retrouver une
lecture profonde et chaude de la Bible. S'appuyer
sur une expérience profonde et chaude de la liturgie
permettra a chacun de regarder sa vie en face, de
regarder I'abime sans perdre coeur. Personnellement,
je ne supporte plus les messes ou on dit aux gens:
«Engagez-vous! Engagez-vous!». J'ai besoin de
poser mes valises. C’'est pour cela qu'il faut un climat
religieux assez doux. C'est pour cela que j'ai besoin
de temps de silence. C'est pour cela également que
J'ai besoin de temps de louange pour me dynamiser.
Pense-t-on assez que nos événements liturgiques,
I'Eucharistie ou bien d'autres, sont des événements
qui doivent me permettre de poser les valises avant
de songer a me changer le cceur? Changer mon
coeur, c'est tellement difficile. Regardez ce que fait
Zachée. Il lui a dit, «Descendre ton arbre, je vais
aller manger chez toi». Et c’'est seulement apres
que Zachée peut changer, parce qu'il a fait cette
expérience d'étre accepté, malgré tout, tout ce qui
enténébre sa réputation. Il nous faut donc retrouver
une étude profonde et chaude des Ecritures, qui
n’en masque pas le caractere abrasif, questionnant,
qui ne masque pas les passages ou le peuple exprime
ses doutes, ses incompréhensions vis-a-vis de Dieu
et me préte ses mots pour exprimer mes propres
doutes, mes propres difficultés avec Dieu. Il y a des
moments ou je rencontre des difficultés avec Dieu,
tous les jours... Quand ma mere est morte, mon

pere me disait, j'ai un probléeme avec Dieu. Donc
premiére mission, reconnaitre, consolider, célébrer
la simple foi humaine qu’il faut pour faire son métier
de femme ou son métier d’homme.

INVENTER LA SOCIETE POST-TRADITIONNELLE
Un aspect qui me parait de plus en plus important,
c'est notre responsabilité partagée pour contribuer
a inventer la société. Nous entrons en effet dans
une nouvelle culture mondiale fondamentalement
détraditionalisée et individualiste. Comme je le
disais, pas au sens moral du terme, alors confondu
avec égoisme, mais au sens ou l'individu ne recoit
plus son identité en fonction de son appartenance
a une tradition stable mais en fonction des choix
qu'il opere, au sein d’une multitude de propositions
dont aucune ne s'impose impérativement. Nous
devons nous construire, nous devons é&tre les
auteurs de notre vie, face a une multitude de
propositions dont aucune ne peut s'imposer de
maniére invincible. Désormais tout se discute, on
I'a assez dit, tout peut étre amélioré.

Les trésors de savoir-vivre accumulés par les
grandes traditions ont volé en éclats. D'ou la
these généralisée de la constitution des identités
individuelles. Comme on peut le voir avec les débats
en cours aujourd’hui en ce qui concerne le début
et la fin de vie, la précarité des unions conjugales,
la multiplication des unions entre personnes du
méme sexe. Sur toutes ces questions, et sur bien
d'autres, le probléme de savoir comment vivre
devient pressant. C'est notre maniere d’étre humain
qui est en question et qui est a réinventer. Nous
sommes face a ce qu’on peut appeler une pliure
civilisationnelle. Pliure, cela veut dire que lorsqu’on
a plié une feuille de papier, on ne la remet plus
jamais comme avant. Et on ne reviendra jamais
au bon vieux monde de la tradition. Dans ce cas,
comment vivre? Comment inventer de nouveaux
arts de vivre? Et comment en témoigner?

J'ai lu a ce propos un livre intéressant: Consuming
religion. Consommer la religion pour accréter mes
pratiques dans une culture de la consommation.
C’est un jeune théologien américain, Vince Miller,
qui I'a écrit et qui décrit comment la culture de
consommation a envahi nos sociétés sans que les
critiques insistantes qui lui sont adressées depuis des
décennies ne portent plus. Depuis des années, on
dénonce la culture de consommation, on dénonce
la société de consommation, mais sans résultat.
L'analyse que fait Vince Miller, c'est que ces critiques
dénoncent la culture de consommation comme une
idéologie a laquelle les humains adhéreraient. Or,

14



selon lui, la culture de la consommation n’est pas
d'abord une idéologie a laquelle on adhérerait ou
non, ni un ensemble de grands principes moraux
auxquels on se soumettrait ou non. Non, elle est
produite par des pratiques matérielles, sociales.
Elle construit notre société de telle sorte qu’on ait
aujourd’hui des consommateurs. Il décrit de facon
intéressante comment aux Etats-Unis, puisqu’il est
américain, on est passé d'une époque ou la plupart
des individus produisaient |'essentiel de ce qui leur
était nécessaire pour vivre -on cousait les vétements
dans les vétements, on construisait les maisons
dont on avait besoin, on fabriquait les instruments
de musique dont on avait besoin- a une culture
ou on l'achéte désormais tout cela. J'ai connu la
période ou ma grand-mére attendait la publication
des patrons dans Femmes Actuelles pour préparer
les vétements qui régnent. J'ai connu I'époque ou
on tricotait réellement pour avoir les vétements.
Aujourd’hui, les gens qui tricotent, c’est pour rire,
cela les amuse. Pour habiller les enfants, on continue
d‘aller chez C&A. On voit aujourd’hui que méme
pour se nourrir, on consomme des plats préparés.
On y rajoute son petit truc a soi pour montrer
qu’on a encore des mains. Ce sont des pratiques
sociales qui nous fabriquent, d’ou I'inefficacité des
appels éthiques, moraux, a résister a l'idéologie
ou a l'idolatrie de la culture de consommation. Si
la culture de consommation est un processus de
formation des individus, il ne suffit pas de lui opposer
des protestations indignées, il faut lui opposer des
pratiques sociales alternatives engageant un autre
rapport aux choses et permettant de faire émerger
de nouvelles manieres d’étre humain.

C'est ce que montre également, d'une maniére
intéressante, un autre auteur américain, Rodney
Starck dont les références sont données la, un
sociologue américain des religions, qui réfléchit aux
raisons de ce qu'il appelle L'essor du christianisme.
C'estletitred’undeseslivres entraduction francaise.
Il montre que lorsque les premiers Chrétiens,
en s'appuyant sur le réseau des synagogues
hellénistiques et sur la diaspora, entreprirent de
répandre I'Evangile, ils ne le firent pas en tentant de
donner la force de la loi aux normes qu'ils tenaient
pour sages et raisonnables, et donc naturelles.
lls n‘ont pas cherché & imposer & I'Etat romain
leur vision du monde. lls ont mis en ceuvre des
pratiques sociales inventives, qui donnaient a leur
vision humaine une forme de réalisation concréte et
efficiente. Il en donne un exemple parmi d'autres,
qui est intéressant: L'attitude de la nouvelle religion
a I'égard des femmes qui les protégeaient contre
les abus dont elles étaient victimes dans le cadre du

paganisme. Cela passait, d'une part, par l'interdit
chez les Chrétiens de I'infanticide des petites filles,
ce qui était alors fréquent dans une société qui
valorisait une descendance masculine, comme c’est
encore le cas dans certaines contrées de |'Extréme-
Orient. Cela passait par le refus de I'avortement
qui constituait alors une véritable boucherie pour
celles qui le subissaient. Cela passait également
par la compassion et la solidarité dont faisaient
preuve les Chrétiens a I'égard des populations
victimes des grandes épidémies qui ravagerent
I'empire romain a la fin du 2€ siécle et au début du
3€. Une attitude dont Starck souligne qu’elle était
étrangére a la moralité du paganisme dominant. En
cas d'épidémie, les Chrétiens restaient, prenaient
soin des gens qui étaient atteints par la maladie
et souvent ils mourraient avec eux. A force, ils ont
développé une résistance au virus, et donc ils ont
été en meilleure forme pour les défendre.

'EGLISE : LABORATOIRE DE RENOUVEAU

Cela dessine une voie pour imaginer notre mission
aujourd’hui: s’engager dans l'invention et la mise
en place de pratiques sociales innovantes, sans
réver avec nostalgie & I'époque ou I'Eglise était
au controle de la société. Il se trouve que cela a
produit ses fruits ambigus, pas tous négatifs.
Aujourd’hui, nous entrons dans une autre époque
ou I'Eglise doit étre inspirante, ou elle ne peut plus
réver de contrdler. Lurgence, aujourd’hui, est de
contribuer a réinventer des savoir-vivre dans les
domaines les plus fondamentaux de |'existence (vie
de couple, éducation des enfants, consommation
des biens). Dans tous ces domaines, nous sommes
un peu perdus, témoins de véritables catastrophes,
qui ne sont pas simplement causées par des
défaillances personnelles. Si dans les grandes villes
en France, une nouvelle union conjugale se défait,
ce n'est pas d'abord parce que nos contemporains
seraient devenus des hédonistes vicieux qui ne
pensent qu’a leur plaisir. Les raisons en sont
culturelles, collectives, liées a la transformation
de nos conditions d’existence, aux pressions
qui s’exercent sur nous dans les domaines des
conditions de travail, de logement, d'acces aux
nouvelles technologies.

Voila pourquoi faire la morale ne suffit pas. Cela
ne suffit pas de proposer un approfondissement
spirituel sur le sens de la fidélité. Il faut aussi créer
les conditions pour rendre la fidélité possible,
moins difficile. Il 'y a des pratiques nouvelles a
inventer et a mettre sur pied pour ceux qui se
lancent dans I'aventure du mariage, de la paternité
et de la maternité, afin de donner consistance a

15



I"'union conjugale et a la responsabilité parentale.
Elles ont été tellement bouleversées et en méme
temps idéalisées, qu’on peut trouver des chemins.

Comment résister a la fureur du consommer
plus, qui finit par broyer tant de personnes?
Face a cela, il importe d'inventer des formes de
consommation, des formes de vie plus sobre.
Mais il ne suffit pas de crier toujours moins pour
résister au toujours plus. Il ne suffit pas de faire
la morale. Bien sGr, nous sommes pour partie les
complices de cette culture de consommation dont
nous repérons bien les affaires néfastes dans nos
propres existences personnelles. Mais il s'agit bien
plus que de choix individuels. Ce sont des choix
collectifs, d’une structuration de la société qui
nous déborde. Pour lutter contre le toujours plus,
il faut proposer de consommer mieux, inventer de
nouvelles pratiques sociales, qui n’essayent pas
d'imposer les comportements, mais qui essayent
de les réaliser de facon exemplaire. On n’insistera
jamais assez sur le role qu'a tenu, par exemple,
le Secours catholique fondé par Monseigneur
Rodhain. Rodhain disait: «Je n’‘ai pas beaucoup
d’‘argent, j‘essaie d’inventer des solutions». Si ca
marche, ¢a prendra. Et il a transformé le monde. |l
a donné a la notion de solidarité tout son sens. Il
ne faut pas d'imposer de maniére arrogante, mais
de faire exister comme une proposition séduisante.

Je vais vous donner deux exemples contrastés, qui
ont pris de larges places dans le débat public ces
derniéres années, qui sont celles du mariage pour
tous et de la promotion des soins palliatifs. Un
des problémes de la promotion du mariage pour
tous a été d'essayer d'imposer et cela a créé des
tensions treés dures. Un contre-exemple, que je

trouve tres intéressant, est celui du soin palliatif.
Les soins palliatifs ont été inventés par une femme
anglicane en Angleterre, parce qu’elle avait, dans
son existence, été confrontée a trop de cataclysmes
et insupportables. Elle s'est donc mise au travail,
en regroupant d'autres intelligences que la sienne
pour réfléchir a la question. Ils ont cherché des
techniques pour atténuer la souffrance. Par la
suite, cela s'est un peu répandu, en France en
particulier, par des congrégations religieuses qui
ont mis en place des structures hospitaliéres de
soins palliatifs, comme les Xavieres. C'est devenu
maintenant un objectif de la société globale de
favoriser le soin palliatif.

A mon avis, c'est davantage la route & suivre,
plutdt que la protestation contre I'euthanasie,
méme si je n‘ai pas la moindre sympathie pour
I'euthanasie. Ce n'est pas la question. Aujourd’hui,
gue sommes-nous capables de proposer comme
pratiques alternatives? Cela fait partie de nos
questions. Dansquelles mesures, vos établissements
d’enseignement, sont-ils réellement des pratiques
alternatives qui proposent d‘autres chemins
d'éducation, de formation et d’instruction pour
des enfants, qui ne sont pas tous issus des classes
favorisées?

Linvention de nouvelles pratiques sociales, c'est la
voie longue, mais il n'y en a pas pour tout. Si cela
est vrai, nous devons apprendre & considérer I'Eglise
non plus comme la gardienne d’un ordre menace,
mais comme un espace ou sur les décombres des
traditions effondrées, s'invente, a |'écoute de la
parole évangélique, I'invention de nouveaux arbres.
Il me semble que c’est le génie du pape Francois
qui nous a lancés dans cette direction.

16



LA RESPONSABILITE
EDUCATIVE LORS DE
LENTRETIEN D'INSCRIPTION
Philippe REVELLO

Préfet au lycée Sainte-Marie-Mérieux

Dans les établissements scolaires catholiques,
tla démarche d’inscription n‘est pas une
formalité administrative mais |'entrée dans une
alliance éducative qui engage |'établissement a
accompagner les jeunes au-dela des années de
lycée, en anticipant leurs besoins, leur parcours,
leur développement personnel. C'est pourquoi cet
entretien constitue un levier essentiel pour évaluer,
comprendre et préparer le chemin éducatif a venir.

Un accueil particulier est mis en place au lycée
Sainte-Marie-Mézieux. Dans un premier temps, le
directeur, Didier Tourrette, joue un réle clé dans
la premiere rencontre avec les familles. Il organise
des réunions pléniéres, réunissant une quinzaine
de familles a la fois, notamment celles dont les
enfants sont en classe de 3€. Ces réunions peuvent
durer jusqu’a deux heures, au cours desquelles
Didier Tourrette présente [|'établissement et
ses spécificités, notamment pour les familles
issues du public qui ne connaissent pas encore
I'enseignement catholique. Cette présentation
collective constitue une phase d’'information
essentielle. Elle permet de préparer efficacement le
terrain pour les entretiens individuels qui suivent,
menés par les préfets. Cet effort préalable rend les
entretiens beaucoup plus fluides car les familles
arrivent déja bien informées. Quand une famille
n'a pas assisté aux portes ouvertes, une visite de
I'établissement prolonge parfois la session, ce qui
peut durer jusqu’a trois heures.

Dans un second temps, le préfet demande a I"éleve,
qui fait avec ses parents la démarche d’inscription,
de préparer un travail écrit en amont de |'entretien.
Ce travail, a mi-chemin entre une introspection
personnelle et un support de dialogue, permet
de dépasser la traditionnelle lettre de motivation
souvent rédigée -voire dictée- par les parents. A
travers ce document, c’est la voix de |'éleve qui
émerge. Ce questionnaire a été congu par un
professeur de francais du lycée Saint-Vincent a
Senlis, David Stratos. Il a été retravaillé pour en faire
un outil central des entretiens car il est important
de laisser I'éleéve s'exprimer directement, qu’il soit
placé au cceur des échanges et des questions, afin
d’'évaluer ses motivations réelles:

Quelles sont vos matieres préférées? (essayez

d’en expliquer les raisons)

Quels sont vos points forts dans le domaine

scolaire? (rapidité, efficacité, mémoire...)

* Quels sont vos points de fragilité dans le
domaine scolaire? (lenteur, difficultés de prise
de notes...)

Quels sont vos points forts dans le domaine
extrascolaire? (sport, activités personnelles...)

e Quels sont vos centres d'intérét?

* Quelles sont vos expériences ? (stages, voyages,
échanges linguistiques, engagement citoyen...)

e Comment imaginez-vous les conditions d’exer-
cice de votre futur métier? (a I'extérieur, en
équipe...)

* Quelles sont les spécialités dont I'intitulé vous

attire? (4 au choix) :

Numérique et sc. informatiques - Humanités,

littérature et philosophie - Sc. économiques et

sociales - Histoire géographie, géopolitique et
sciences politiques - Sc. de gestion et numérique

- Langues, littératures et cultures étrangeres -

Sc.de la vie et de la terre - Mathématiques - Sc.

de I'Ingénieur - Arts - Droit/Gestion/Economie -

Sc. Physiques et Chimiques

Philippe Révello prend connaissance des réponses
de I'éleve lors de l'entretien. Cela permet une
lecture partagée, souvent révélatrice, et une
spontanéité dans I'échange. Il faut veiller a ce que
le questionnaire ne soit pas controlé ou modifié par
les parents car cela garantit une parole authentique
de I'éleve. Il s'agit de découvrir I'éleve dans sa
vérité, a travers ses propres mots, ses choix et ses
hésitations. Ce questionnaire permet de mieux
cerner |"éleve car il ne s'agit pas se fier uniquement
aux résultats scolaires mais de percevoir ce qu’un
jeune «porte en lui»: son potentiel, sa motivation,
ses intéréts et ses ressources personnelles. Les
questions permettent également d’explorer le
projet d'avenir et |'orientation, I'objectif étant
d’amener |'éleve a se projeter dans une trajectoire,
méme floue, qui servira de base de discussion avec
le professeur principal dés I’'entrée en seconde.

Lentretien devient un espace de reconnaissance,
I'entrée dans une communauté éducative fondée
sur |'écoute, l'exigence et I'accompagnement.
C’est I'engagement mariste. L'éléve est accueilli tel
qu'il est, I"établissement s’engage a le reconnaftre,
le respecter et I'accompagner. «Etre mariste, c’est
avoir confiance, sourire, et avoir |'ceil qui pétille.»
Cette maniére d’entrer en relation avec la famille
et le jeune constitue une forme contemporaine
d’«annonce », au sens évangélique du terme.

17



MARISTES EN EDUCATION
Brigitte COFFIN

Modératrice de Maristes en éducation

Lors de la derniére Assemblée Générale, il y a deux
ans, Assemblée Générale extraordinaire, javais
conclu mon propos par quatre réflexions.

Notre monde n’est pas pire que celui des siecles
précédents. Ce n'était pas mieux avant... Ce qu’a
dit le pére Gagey dans cette session nous incite a
I'entendre. Le pere Colin disait avant moi, quoi qu'il
en soit, c’est cette terre qu'il faut travailler. Quoi
qu'il en soit, nous sommes dans ce monde-la.

Nous avons a faire vivre le Christ dans nos
établissements, méme en tant que laics, surtout
en tant que laics. Nous sommes pour la plupart
baptisés, donc a ce titre, prétres, prophétes et rois.
Cela rejoint parfaitement les préconisations de
Vatican Il. C'est dans notre dimension de laic de
faire vivre la spiritualité dans nos établissements.

La montagne a gravir est haute, impressionnante,
mais les Peres maristes sont la pour nous
accompagner, sans oublier la présence constante
de I'Esprit Saint.

Jean-Paul Il avait inauguré son pontificat en disant:
«N'ayez pas peur». «N'ayons pas peur». Le défi

est énorme, mais il est incroyable a relever.

Qu’avons-nous vécu pendant les deux derniéres
années?

Il faut d'abord faire rappel du forum mariste a

Toulon a l'automne 2023, avec la présence de
nombreux laics, de nombreux Péres maristes, et
surtout du Pere John Larsen, supérieur général de
la Congrégation. La problématique était simple:
soit, a I'issue des réflexions portées, la congrégation
décidait de se défaire de I'éducation, soit, aidée par
les laics des établissements et plus particulierement
par les groupes Maristes en éducation, la décision
de continuer a porter la spiritualité mariste dans les
établissements restait réaliste.

Devant la détermination et [I'enthousiasme
des participants, la Congrégation a décidé de
continuer |'éducation. Le Pere Larsen a méme
décidé d'aller encore plus vite que ce qui avait été
prévu. Cela sous-tend que les groupes Maristes en
éducation sont en premiére ligne pour faire vivre
la spiritualité dans les établissements. Un vrai désir
a vu le jour de rester mariste et, pour ce faire,
de se donner les moyens nécessaires. Désormais,
nous travaillons en réseau européen avec les sept
établissements maristes francais, les trois irlandais,
et |'établissement de Furstenzell en Allemagne,
grace a la tenue d'une commission de |"éducation
qui pose les jalons d’une nouvelle gouvernance.

Cette commission se réunit trois fois par an a Paris,
ou a Rome et, partant des réalités de terrain des
différentes entités, envisage un futur réaliste.

J'avais évoqué en introduction une assemblée
générale «extraordinaire» voici deux ans, au
cours de laquelle, nous avions voté un avenant
a la charte des Maristes en éducation, avenant
qui permettait d’accueillir dans nos groupes
maristes des compagnons. Llidée était de ne
laisser personne sur le bord de la route. Chacun
est accueilli la ou il en est, dans son chemin de
foi, ou pas, dans sa spiritualité différente, dans sa
religion différente. Je suis trés heureuse de vous
dire que désormais, nous en comptons 5 dans nos
groupes. Ils réunissent tous les cing les différentes
réalités que nous avions pointées, nous avons des
membres de spiritualités différentes, nous avons
des membres de religion différentes, et nous
avons des personnes qui ne se sentent pas «fideles
d’Eglise», mais qui pourtant accompagnent,
dans leur posture d'éducateur, les jeunes et
moins jeunes «a la maniere de Marie». En outre,
et comme vous avez pu le constater hier matin,
nous avons accueilli quinze nouveaux maristes en
éducation (membres ou bien compagnons). Ce qui
me réjouit tout particulierement, c'est que dans
ces nouveaux membres, nous trouvons quatre
chargés de pastorale. Cela me parait extrémement

18



important, nous savons bien la place majeure de la
pastorale dans nos établissements et il est essentiel
que les acteurs de cette pastorale puissent, avec les
équipesdedirection et toutelacommunauté se faire
I"écho et le fer de lance de «I’esprit mariste». Dans
une des tres belles lettres a laquelle jai répondu,
j'al également noté que c’était a la suite de la
formation mariste proposée au début de I'année
aux nouveaux personnels a Lyon que la personne
qui écrivait s'était sentie appelée a s'engager. Cela
nous redit I'importance de la formation. Il est plus
que nécessaire de connaitre et I’histoire mariste, et
la spiritualité et en définitive ce a quoi on s’engage
lorsque I'on veut étre mariste en éducation.

Un petit retour sur les différentes réunions du
CAME auxquelles nous participons a Paris. Nous
en avons tenu deux en présentiel, et une en visio
qui nous a permis de définir exactement ce que
nous allions faire ces deux jours a la Neyliére. Nous
avions au mois de mai dernier trouveé le theme de
I'année a venir: «Porteurs d’espérance», theme
en lien avec I'année jubilaire que nous vivons.
Nous avons également essayé de redéfinir avec
I'aide d'un texte de Marc Walls intitulé « Comment
I'histoire des peres maristes induit-elle les attitudes
éducatives pour aujourd’hui ?» ce que |'on pouvait
porter dans les différentes réunions maristes en
éducation.

On remarque bien que les groupes, la ou ils
sont dynamiques portent un vrai projet. Le défi
désormais serait de ne pas perdre de vue la
dimension spirituelle a faire exister ; en effet, la
spiritualité mariste ne pourra se maintenir dans les
établissements que si les maristes en éducation en
sont les vecteurs

Au mois de mai prochain, au CAME, nous aurons a
choisir le theme qui sera porté I'année prochaine.
N’hésitez pas a vous rapprocher de vos délégués
au CAME de maniere a faire des propositions qui
vous tiendraient a coeur.

Je terminerai mon propos, non pas par la phrase
habituelle de Nietzsche... Quoi que, je vais vous
la dire quand méme: «Si les chrétiens avaient des
gueules de ressusciter, les églises seraient pleines».
Ayons des gueules de ressusciter !

Une réflexion, quand méme, du Pere Francois Marc:
«L'église mariale ne connaft pas les réponses avant
que les questions ne soient posées. Son chemin
n'est pas tracé d’avance. Elle connait les doutes
et les inquiétudes, la nuit, la solitude. C'est le prix

de la confiance. Elle participe a la conversion et ne
prétend pas tout savoir. Elle accepte de chercher. »

Une autre phrase, de Hannah Arendt :

«L’/homme se tient sur une bréche, dans l'intervalle
entre le passé révolu et I'avenir infigurable. Il ne
peut s’y tenir que dans la mesure ou il pense,
brisant ainsi, par sa résistance aux forces du passé
infini et du futur infini, le flux du temps indifférent.

Chaque génération nouvelle, chaque homme
nouveau doit redécouvrir laborieusement ['activité
de pensée. Longtemps, pour ce faire, on put
recourir a la tradition. Or nous visons, a l'dge
moderne, ['usure de la tradition, la crise de la
culture. Il ne s'agit pas de renouer le fil rompu de
la tradition, ni d'inventer quelque succédané ultra-
moderne, mais de savoir s'exercer a penser pour se
mouvoir dans la bréche.»

Quelles seraient donc les entraves d'un passé révolu
qui nous paralyseraient?» Cette interpellation
vient questionner la capacité de notre institution
a se transformer. Nous avons a réfléchir ensemble,
a nous exercer a penser mutuellement pour
apprendre a nous mouvoir dans la breche du
présent.

Si nous ne nous emparons pas de cette breche
du présent, nous devrons renoncer, c'est-a-dire
admettre que notre message éducatif n'a plus rien
a dire aux jeunes dont nous avons la charge, ni aux
adultes que nous cotoyons. C'est aussi reconnaftre
et confirmer I'incapacité des laics a étre les héritiers
d’une tradition vouée a mourir. Par contre, si nous
voulons continuer a transmettre, nous envisageons
alors les modalités d'une passation qui qualifie
religieux et laics et les incite ensemble a partager
une espérance enracinée dans la mission confiée.

C'est les inviter a mettre en ceuvre un projet
éducatif chrétien, un projet éducatif chrétien et
mariste, dans une perspective missionnaire. Nous
avons ouvert une breche dans un passé que nous
fantasmions, ayons le courage de relever le défi qui
est le n6tre, porteur d’'espérance.

Un dernier mot, du Pere John Larsen, pour I'entrée
en caréme :

«Le leadership concerne tous les maristes,
individuellement et collectivement. Nous assumons
la responsabilité dans |'ceuvre de Marie par notre
disponibilité pour tout ce qui nous est demandé et
en participant aussi pleinement que possible a la
vie et a la mission de la société. »

19



PORTEURS D'ESPERANCE

Je m’appelle Kevin Duffy. Je suis pere mariste,
et Provincial de la province européenne.
J'habite a Paris. J'ai servi pendant trois ans et
je viens de commencer un deuxieme mandat
de trois ans comme Provincial.

Je voudrais commencer par mentionner deux
personnes pour lesquelles nous pourrions
prier. D'abord, Frank Dowling, le délégué du
Provincial pour I'éducation. Il est irlandais. Il
a d0 renoncer a cette session a cause d’un
rendez-vous médical qu'il ne pouvait décaler.
'autre personne, c’est le Pere Hubert Bonnet-
Eymard. Il est gravement malade a Londres et,
depuis avant-hier, il est hospitalisé pour des
traitements. Nous devrons prier pour Hubert
lors de la messe.

Quelques nouvelles depuis la session de I'an
passe.

Pour cette année 2025, la chose la plus
importante, c’est le chapitre général de la
Société de Marie. C'est le corps supréme,
qui prend des décisions concernant |'avenir
des Peres maristes, ce que nous devons faire,
ou nous devons étre, etc. C'est une réunion
qui se tient tous les huit ans et qui est tres
importante. Cette année, ce chapitre a une

importance particuliere. Nous vivons une
époque, non pas de changement, mais un
changement d’époque, comme dit le Pape.
Nous avons tous des avis sur le diagnostic,
et méme la philosophie, la théologie, pour
décrire ces défis, mais c'est absolument clair
que l"avenir ne sera pas comme le passé, ni
comme le monde actuel. Il y aura de tres
grands changements. C'est ce qu’il se passe
aussi pour les congrégations religieuses et
pour la société de Marie.

Ce chapitre s'est réuni pres de Rome en
septembre et octobre de cette année. Lors
du chapitre, nous favorisons la synodalité,
essayons de mettre en acte les enseignements
du synode et les enseignements du Pape.
C'est le discernement commun, ensemble,
qui consiste essentiellement dans une vraie
écoute. C'est I"écoute des autres, I"écoute des
voies qui sont différentes, pour chercher la
volonté de Dieu. Nous espérons que I'Esprit
Saint va nous guider sur les voies inattendues,
mais nous ne savons pas encore lesquelles.

Le supérieur général, John Larsen, a parlé
de deux choses en particulier. La premiere
chose, c'est notre systeme de recrutement et
de formation des jeunes maristes. C'est tres
internationalisé. La Société de Marie devient
plus petite, mais plus unifiée et plus globale.
On peut le voir déja avec nos deux plus jeunes
Peres maristes en Europe: le plus jeune est
Allemand, et il va étre nommé assistant au
maitre des Novices a Davao, aux Philippines.
L'autre est espagnol, et il vient d'étre nommé
Supérieur des Maristes au Mexique. Cela
montre que la société de Marie devient non
pas nationale, mais continentale et plus
globale. Nous voulons jouer notre réle en tant
que Province européenne dans ce processus.

Un développement important pour I'avenir est
la création de nouvelles missions, surtout par
le Pére général et son équipe. Le document
que le Pape Pie VI a donné aux Maristes qui
partaient dans les missions, commencait par
ces mots: «Omnes gentes» (Toutes les nations).
La Maison générale a ainsi nommé quelques
communautés «Omnes gentes». Une de ces

20



nouvelles communautés est en Espagne, pour
accompagner les pélerins sur le Camino de
Santiago de Compostela, qui correspond au
charisme mariste. Une autre communauté
est en Turquie. C'est une oceuvre avec des
Chrétiens qui viennent du Moyen-Orient, des
musulmans, etc. Cette ouvelle mission a de
trés grandes difficultés qui sont évidentes dans
un pays musulman. Avoir une communauté
missionnaire chrétienne n’est pas du tout
facile. Il y a une autre mission qui est assez
connue au Thailande, aupres des migrants. Une
quatrieme mission avec des migrants se situe a
Parramatta, pres de Sydney, en Australie. Ces
communautés ont une importance qui n‘est
seulement symbolique. Elles montrent qu’un
avenir différent commence a se présenter a
notre petite Société de Marie.

En ce qui concerne la Province européenne,
le forum a Toulon en octobre 2023 a marqué
un moment trés important. Nous autres, Péeres
maristes, nous avons pensé que nous devions
répondre a ces nouveaux mouvements dans
le monde des Maristes en éducation. Que
pouvons-nous faire, avec nos ressources trés
limitées en termes de personnes, parce que
les Peres maristes en Europe sont tres agés,
comme c’est le cas dans de nombreuses autres
congrégations? C'est la réalité. Est-ce que la
Société de Marie va continuer en Europe ? Est-
ce qu'il y aura des Peres maristes pour animer
ou accompagner les groupes de Maristes en
éducation a I'avenir? C'est une vraie question
et nous devons dire quelque chose sur ce sujet.

Quelgques nominations des Peres touchent le
monde d’éducation et je veux les évoquer. Le
Pere Rafael Ramila Fernandez, ici présent, va
rejoindre la Communauté de Toulon. Le travail
qu'il fait dans les écoles de Bury-Rosaire sera
repris par le Pere Jimmy McElroy. Le Pére Louis
Niyongabo est nommeé dans la Communauté
a Lyon. Il va poursuivre ses études et travailler
dans le monde de I"éducation.

Pour ce qui concerne la présence des Peéres
maristes a Lyon, un jeune Pere africain va
faire des études en gestion et nous espérons
qu'il le suivra avec Sainte-Marie-Lyon. Il sera

probablementla pourtroisans, letempsdefaire
ses études pour devenir chef d'établissement
dans les écoles africaines qui se développent.
Nous espérons qu’un autre Pere européen
sera nommé dans la communauté avant Noél.
Le Pere Bernard Boisseau va a Paris et le Pere
Roger Lordong reste a Lyon.

Dans ce contexte, nous avons réfléchi beaucoup
sur cette question vocationnelle. Cela s'est fait
au sein d'une commission de Péres maristes,
avec la participation de Florence Poirie, chef
d’'établissement du lycée Saint-Vincent. Si nous
ne faisons rien et s'il n’y a pas de nouveaux
Peres maristes en Europe, nous mourrons
comme congrégation. C'est déja une certitude
dans plusieurs pays. C'est la fin. Nous ne
sommes pas en mesure de créer des vocations.
Les vraies vocations viennent de Dieu. Nous
devons faire ce que nous pouvons pour aider
les vocations. Or, nous avons constaté que
nous sommes «inconnus et cachés»... Mais
ca ne veut pas dire invisibles.

J'aimerais vous demander, en tant que maristes
laics et membres de Maristes en éducation, de
prier pour des vocations. C’'est un moyen tres
important, peut-étre le plus important. Si nous
voulons des vocations réelles qui viennent
de Dieu, nous devons prier. Concrétement,
je vous demande d’encourager des jeunes
qui expriment une ouverture a une vocation
ecclésiale. Nous devons nous mobiliser.

Tout est coincidence, mais peut-étre non. Le
25 mars, c'est la féte de I'’Annonciation. La
commission de communication a créé quelque
chose pour cette féte, une nouvelle initiative
qui concerne des vocations. Linvitation a été
envoyée aux établissements notamment.

21



FLORILEGE




23






PROFESSION DE FOI ET RENOUVELLEMENT
DE LENGAGEMENT MARISTE

EXTRAIT DE LA CHARTE

'association des Maristes en éducation réunit
des enseignants, personnels et bénévoles des
établissements scolaires maristes. Dans le
sillage des religieux maristes, ils sont appelés
a regarder Marie comme la figure évangélique
dontils s'inspirent pour leur mission éducative.
lls reconnaissent ainsi le souffle évangélique
et la richesse éducative de I'esprit mariste,
un esprit qui privilégie I'accueil de tous et
I'attention aux plus démunis, la confiance et
I'écoute, le souci de la croissance de chacun, et
le partage fraternel. Ils recoivent cet héritage
comme une mission a poursuivre. Pour cela, ils
s'engagent a mettre en ceuvre I'esprit mariste
dans leurs attitudes éducatives et dans les
choix pédagogiques de leurs établissements et
a approfondir la tradition mariste pour éclairer
leur vie et leurs engagements.

ENGAGEMENT

Dieu est Pere de tous les hommes. Parce qu'il
nous aime, il nous donne la vie et nous confie
I'univers, et, pour nous, notre école. Croyez-
vous en Dieu le Pére?

Oui, je crois.

Jésus est I'Envoyé du Pére. Il est venu parmi
nous pour nous guider et nous libérer. Par sa
mort et sa résurrection, il a fait triompher la
vie. Il est maintenant présent parmi nous et |l
viendra tout accomplir. Croyez-vous en Jésus,
Christ, le Fils du Pére?

Oui, je crois.

L'Esprit est présence de Dieu parmi nous. Il nous
réunit pour servir nos fréres et étre témoins
de Jésus. Croyez-vous en |'Esprit de Jésus qui
répand I"'amour de Dieu en nos cceurs et qui
nous envoie pour révéler son amour a nos
fréres les hommes?

Oui, je crois.

Aujourd’hui, nous disons notre volonté de
prendre part & la mission de I'Eglise en nous
engageant aupres des jeunes et dans nos
relations dans |'école selon I'esprit de Marie.
Voulez-vous vivre aupres des jeunes et de vos
collegues de cet esprit et faire vivre I'association
Maristes en éducation?

Oui, je crois.

Telle est notre foi. Tel est notre désir de servir
I'Evangile. Que Dieu nous bénisse. Que Marie
nous anime.




LA NEYLIERE 2025
LES PARTICIPANTS

PROVINCE D'EUROPE
Pere Kevin DUFFY
Pere Jimmy McELROY

CONSEIL DE TUTELLE
Brigitte COFFIN
Marie-Pierre CLAVIER
Vincent LANGLOIS
Pere Bernard THOMASSET

NOTRE-DAME DE FRANCE

LONDRES
Agela LIKULAGI VERE
Marie Astrid RAUX

SAINT-VINCENT

SENLIS
Michelle BRUIET
Ludovic KOROLOV
Sonia LAMY
Myriam LEMAIRE
Béatrice LEROUX
Sonia MONNIER
Catherine PETIT
Florence POIRIER
Stéphanie PEIX

BURY ROSAIRE

SAINT-LEU-LA-FORET & MARGENCY
Agnes BALCAEN
Séverine BELLAIR

Dominique BOISSEAU
Chrystelle BUSSON
Cécile COMBETTE

Sarah COLIN
Céline DAQUIN
Sandrine DUPEYROUX
Jeanine FRUIT
Guillemette MALHERBE
Grace MATONDO-DIANUAMBA
Pascal MEUNIER

Merlin MONGBANDI

Delphine PAREJA

26

Laure PEILLON
Pere Rafael RAMILA FERNANDEZ
Sandra SAINFLOU
Edyta SUTOR
Béatrice TRAVERS

SAINTE-MARIE

RIOM

Thérése BOUTTES

Patricia CLAIRET
Valérie COUDERT
Mathieu DISTASI
Béatrice GENESTE
Fabrice MOIROUX
Alphonse N'GOM
Sylvianne NODIN
Claire SANTALLIER
Yann THEBAULT

SAINTE-MARIE

LYON
Marc BOUCHACOURT
Hervé BOURLOUX
Romain BERTHELOT
Héléne CARION
Xavier DUFOUR
Jean-Baptiste FRONDAS
Pere Roger LORDONG
Valérie NEYRET
Philippe REVELLO
Catherine RICARD
Vincent RICARD
Yves THEVENIEAU
Didier TOURRETTE
Valérie TOURRETTE
Marie Jo VERNAY

SAINT-JOSEPH LA CORDEILLE

OLLIOULES
Fabienne ANNINOS
Brigitte ARCE-CORTEZ
Adeline BARNAY



Stéphane BONJOUR
Marie ANDRIEU CLAQUIN

Raissa COLOTTE Véronique BENARD
Odile FERRANDI Laurence BERAUD-SCHMITT
Marie-Sophie GAUVIN Fabien BONNETON
Dorothée LEBRE Magali CHARRIER
Christel LOUIS Nathalie CURET
Sybille MARTIN Sophie GALLOY
Didier MORDACQUE Anne GAXOTTE
Isabelle RABIAN Sophie GROOS
Stefania RANUCCI Héléne LANQUY
Pascale SEPULCRE Nathalie MAILLOT

Anne NONES-LEDUC
Pere Louis NIYONGABO
Sébastien RESCH
Julie SAINT-JACQUES
Emilie THOMAS
Emmanuel TILMONT

Oscar ARCE
Patrick BONNAUDET
Carole DEVERDUN
Francois ESPOSITO
Marie-Christine JOLIVET
Sandy MARTINI
Anne-Sophie POLAK
Bruno SIMONI
Christine VELLA
Pierre VELLA

DES RESSOURCES A VOTRE DISPOSITION

Des sur les Maristes sur le site internet de Maristes en éducation :
https:/maristeseneducation.com

Les maristes sur le blog européen d’éducation mariste :
https://european-marist-education.over-blog.com

Les préparatoires et les comptes rendus (en version pdf) des sessions a La Neyliére.
A demander auprés de Laurence BERAUD-SCHMITT: beraudschmitt@coursfenelon.com
* 2018 : Le dialogue interreligieux

* 2019 : Voir grand

* 2020 : Marie des Commencements

e 2022 ; Jecrais, J'y crois

e 2023 : S’engager d'un souffle renouvelé

e 2024 : Faire corps

e 2025 : Porteurs d'espérance

27






