
M A R I S T E S  E N  É D U C AT I O N

La Ney l ière  •  Mars  2025

P O R T E U R S  D ’ E S P É R A N C E



2

FACE À LA CRISE 

ANTHROPOLOGIQUE 

CONTEMPORAINE, 

QUELLE ESPÉRANCE ?

Père Henry-Jérôme GAGEY

Docteur en théologie

[ARTICLE PRÉPARATOIRE À L’INTERVENTION]

« L’Église évangélise toujours et n’a jamais 

interrompu le cours de l’évangélisation. Elle célèbre 

chaque jour le mystère eucharistique, administre 

les sacrements, annonce la parole de vie - la Parole 

de Dieu - , s’engage pour la justice et la charité. 

Et cette évangélisation porte ses fruits : elle donne 

la lumière et la joie, elle donne un chemin de vie 

à tant de personnes et beaucoup d’autres vivent, 

souvent même sans le savoir, de la lumière et de 

la chaleur resplendissantes de cette évangélisation 

permanente. Cependant, nous observons un 

processus progressif de déchristianisation et de 

perte des valeurs humaines essentielles qui est 

préoccupant. Une grande partie de I‘humanité 

d’aujourd’hui ne trouve plus, dans l’évangélisation 

permanente de l’Église, l’Évangile, c’est-à-dire une 

réponse convaincante à la question : Comment 

vivre ? C’est pourquoi nous cherchons [...] une 

nouvelle évangélisation, capable de se faire 

entendre de ce monde. » J. Ratzinger1

« Aucun déterminisme ne dicte ici un destin. Rien ne 

serait plus trompeur que de se contenter de prolonger 

les courbes actuelles. Ce qui justifie l’interrogation, 

aujourd’hui, c’est la marginalisation des confessions 

chrétiennes dans les sociétés européennes. À en 

juger par les évolutions dont nous sommes témoins 

depuis trente ans, il se peut que le christianisme n’ait 

pas d’avenir et que le siècle qui vient soit celui de 

son extinction, en tout cas, sur les terres d’Europe 

qui furent le théâtre de son affirmation. Mais nous 

1.	 Jubilé des catéchistes, conférence sur le thème de la nouvelle évangélisation, Dimanche 10 décembre 2000

2.	 Un monde désenchanté ? Paris, Les Éditions de l’Atelier, 2004, p.227

3.	 À cela correspond la formule saisissante et si souvent citée de Danièle Hervieu-Léger parlant d’une « exculturation 

du catholicisme », formule qui constitue le sous-titre de son ouvrage Catholicisme français. La fin d’un monde. 

Paris, Bayard 2003.

4.	 Sous-titre de son ouvrage Catholicisme français, La fin d’un monde. Paris, Bayard 2003.

savons que l’histoire ne marche pas en ligne droite. 

Elle est faite aussi des réactions et des réponses des 

acteurs. » Marcel Gauchet2

- I -

LA QUESTION DE L’AVENIR 

DU CHRISTIANISME

Ces deux citations, la première du futur Benoît 

XVI, la seconde d’un observateur athée mais 

rigoureux et ouvert d’esprit au catholicisme 

français contemporain, posent aussi objectivement 

que possible un constat auquel aucune personne 

préoccupée par I‘avenir du christianisme en France 

et dans les autres pays d’Europe occidentale 

ne peut échapper : d’innombrables enquêtes 

sociologiques tant quantitatives que qualitatives 

au sérieux peu contestable manifestent avec quelle 

rapidité l’Église catholique, ainsi d’ailleurs que les 

grandes Églises historiques issues de la réforme 

protestante, ont perdu leur plausibilité sur les terres 

de l’ancienne chrétienté où elles sont devenues 

« non contemporaines ». Les dogmes, symboles et 

rites chrétiens avaient façonné les représentations 

du monde, le calendrier et l’organisation de 

l’existence quotidienne de la majorité des 

populations (quoi qu’il en soit par ailleurs de 

la fermeté de leur adhésion personnelle à la foi 

chrétienne). Ils se présentent aujourd’hui avec un 

coefficient d’étrangeté impressionnant, comme 

si le Catholicisme n’était plus désormais qu’une 

butte témoin, un vestige archaïque, susceptible 

cependant de réanimations fugitives, comme les 

fumerolles ou les étincelles émergeant d’un volcan 

éteint au milieu du paysage qu’il a façonné3. À 

cela correspond Ia formule saisissante de Danièle 

Hervieu-Léger parlant d’une « exculturation du 

catholicisme4 ». Comment comprendre cela ?

La première exigence pour comprendre est de 

refuser ce que l’on peut appeler une interprétation 

« paranoïaque » de la situation actuelle. En effet, 

la tentation est toujours grande pour un corps 

social, autant que pour un individu, d’expliquer 



3

ses difficultés par la malveillance de ses adversaires 

(ceux de l’intérieur comme ceux de l’extérieur) ou 

par l’incompétence de ses dirigeants. La crise que 

nous traversons n’est pas due fondamentalement 

au fait que certaines catégories de catholiques 

auraient perdu la foi ou tourné le dos aux valeurs 

de la Tradition chrétienne. D’autre part, on ne peut 

pas davantage attribuer nos difficultés présentes 

à l’hostilité des adversaires de l’Église, même s’il 

ne manque pas de gens qui se réjouissent de 

son affaiblissement et qui l’encouragent. Enfin, 

il n’y a guère plus de sens à attribuer purement 

et simplement ces difficultés au conservatisme 

institutionnel de la hiérarchie catholique et à 

son refus d’appliquer le programme bien connu 

des réformes que réclament les courants libéraux 

touchant l’accès aux ministères ordonnés et des 

allègements de la discipline ecclésiastique en 

matière de morale familiale et sexuelle. En fait, 

même si Ia nécessité de fonctionnements ecclésiaux 

moins décalés par rapport aux exigences de la 

culture contemporaine n’est pas à sous-estimer, 

pour faire face à la situation au niveau requis5, il 

faut remonter plus loin.

Comme l’écrivaient les évêques de France dans une 

Lettre qu’ils adressèrent aux catholiques de France 

en 1996 :

« La crise que traverse l’Église aujourd’hui est due, 

dans une large mesure, à la répercussion, dans 

l’Église elle-même et dans la vie de ses membres, 

d’un ensemble de mutations sociales et culturelles 

rapides, profondes et qui ont une dimension 

mondiale.

Nous sommes en train de changer de monde et de 

société. Un monde s’efface et un autre est en train 

d’émerger, sans qu’existe aucun modèle préétabli 

pour sa construction. Des équilibres anciens sont en 

train de disparaître, et les équilibres nouveaux ont 

du mal à se constituer. Or, par toute son histoire, 

spécialement en Europe, l’Église se trouve assez 

profondément solidaire des équilibres anciens et 

de la figure du monde qui s’efface. Non seulement 

elle y était bien insérée, mais elle avait largement 

contribué à sa constitution, tandis que la figure du 

monde qu’il s’agit de construire nous échappe.

5.	 C’est ce que montre la manière dont le Pape François a entrepris de reposer la question de l’admission des 

divorcés remariés aux sacrements

6.	 Les Évêques de France, Proposer la foi dans la société actuelle, Lettre aux catholiques de France, Paris, Éditions 

du Cerf, 1996,

Cela dit, nous ne sommes pas les seuls à peiner 

pour comprendre ce qui arrive. Les innombrables 

recherches actuelles dans les domaines de la 

sociologie, de Ia philosophie politique, ou des 

réflexions sur I’avenir de la culture et des traditions 

nationales montrent bien Ia profondeur des 

questions de nos contemporains sur une situation 

de crise qui affecte tous les secteurs de l’activité 

humaine. »6

Autrement dit, l’Église affronte la même crise que 

l’ensemble de nos sociétés due au fait que nous 

sommes en train de changer de monde. Pour 

me faire comprendre, je voudrais rapidement 

rappeler la distinction classique aujourd’hui en 

anthropologie culturelle et en sociologie entre 

tradition, modernité et postmodernité.

- II -

NOUS SOMMES EN TRAIN DE CHANGER 

DE MONDE

Le monde de la tradition

Le monde de la tradition, le monde d’avant la 

modernité, est un donné stable, dans lequel 

toute réalité, en vertu de son poids propre, 

doit pouvoir trouver sa place et y demeurer. Un 

trésor de sagesse, conservé par des autorités, 

des anciens, dit la vérité du monde et se donne 

comme fondamentalement immuable. La solution 

d’une crise est normalement le retour à la situation 

antérieure à la crise et au trouble qu’elle introduit. 

Quand un enfant veut comprendre ce qu’il va 

devenir, il regarde vers ceux qui sont plus anciens 

que lui et qui ont déjà accompli le parcours qu’il 

lui reste à faire. C’est cette stabilité du monde de 

la tradition qui va être attaquée à la racine par la 

lente émergence du principe moderne qu’on peut 

décrire comme la mise en œuvre d’une raison 

critique qui entend se libérer des aspects aliénants 

de la tradition pour faire advenir un monde plus 

rationnel. C’est un processus lent qui va s’accélérer 

du 14e au 20e siècle et se radicaliser au cours 

du 20e siècle pour donner naissance à ce qu’on 

appelle la postmodernité ou l’ultra-modernité qui 

consiste, selon moi, dans le fait que la modernité a 

remporté une victoire définitive sur Ia tradition en 

la dépouillant de son autorité indiscutable.



4

Le monde de la modernité7

L’histoire de l’Europe a été façonnée par la 

rencontre des trois composantes majeures que 

sont la pensée rationnelle grecque, la civilisation 

juridico-politique romaine et la religion chrétienne.

La lente compénétration de ces trois facteurs a 

déterminé, pendant quinze siècles, la civilisation 

de l’Europe et elle a eu une immense importance 

pour l’histoire universelle de l’humanité. Au 17e 

siècle, se développe une nouvelle manière de 

penser, de juger, de sentir, de voir le monde, qui 

s’affirme en plusieurs domaines. On a qualifié 

cette nouvelle culture de « moderne ». Elle a 

profondément bouleversé la civilisation chrétienne, 

c’est ce bouleversement que je veux évoquer. Cette 

transformation, qui se manifeste ouvertement au 

17e siècle, débutée au Moyen Âge, au 13e siècle, 

quand, par la médiation des penseurs arabes, les 

écrits d’Aristote font leur entrée en Occident. La 

lecture d’Aristote est pour les intellectuels du temps, 

par exemple Thomas d’Aquin, un événement 

considérable qui leur fait découvrir les possibilités 

de la raison autonome pour ouvrir les chemins de 

la connaissance. Le monothéisme biblique lui avait 

déjà enseigné la confiance dans la raison et dans 

l’ordre naturel créé par Dieu. Mais l’irruption de 

la science aristotélicienne renforce cette confiance 

dans la puissance de Ia raison parce qu’elle ne 

provient pas de la tradition chrétienne, mais d’une 

tradition de pensée qui la précède. Autrement 

dit, la tradition n’est pas le chemin exclusif vers la 

connaissance.

Dans un premier temps, cette découverte est 

reçue positivement et ne suscite pas un grand 

trouble. Le trouble survient plus tard quand le 

philosophe René Descartes en tire toutes les 

conséquences en énonçant le principe du « doute 

méthodique » qui correspond à l’ambition de 

remettre systématiquement en cause les évidences 

transmises par la tradition ou par les sens, non 

pour les supprimer, mais pour les vérifier. Voilà ce 

qui est véritablement moderne chez Descartes : son 

exigence de penser la vérité par lui-même. Cette 

exigence se base sur le principe suivant : la tradition, 

les conventions sociales, mais aussi la perception 

spontanée par les sens nous fournissent de la réalité 

des représentations qui peuvent nous tromper. Par 

7.	 Je m’inspire ici de l’ouvrage d’Antoine Vergote, Modernité et Christianisme. Interrogations critiques réciproques, 

le Cerf, PARIS 1999

8.	 P. Valadier, Chances du message chrétien, Concilium (244) 1992 p.147.

exemple, la tradition nous dit et nos sens nous font 

voir le monde comme si le soleil tournait autour 

de la terre. Pour atteindre la certitude, il faut donc 

les mettre en question et repartir à zéro afin de les 

vérifier par nous-mêmes, en usant seulement de 

notre raison : résultat, nous découvrons que c’est la 

terre qui tourne autour du soleil.

C’est ce principe du doute méthodique que 

radicalise le philosophe allemand Emmanuel Kant 

quand il dénonce le fait que la plupart des humains 

renoncent à se servir de leur entendement de 

manière autonome et préfèrent se laisser guider 

par un autre dans le cadre de la tradition (le 

prêtre, le professeur, le médecin etc.). Ils n’osent 

pas prendre le risque de penser par eux-mêmes et 

préfèrent paresseusement se laisser guider par les 

autorités. Cette méfiance vis-à-vis « de la conduite 

d’un autre » est particulièrement motivée par 

l’échec de la chrétienté à surmonter les guerres 

de religion. Le christianisme avait assuré l’unité 

de l’Europe occidentale, aujourd’hui c’est en son 

nom qu’elle se déchire ! Expérience tragique d’où 

beaucoup concluent qu’il faut donc qu’un principe 

plus haut impose la paix, ce principe est rationnel. 

De là procède le début de la déchristianisation qui 

s’est tellement accélérée depuis.

Tout est discutable

Du doute méthodique de Descartes à l’audace 

de penser par soi-même d’Emmanuel Kant, on 

en arrive à une culture dans laquelle « tout est 

discutable », en ce sens qu’aucune vérité ne peut 

être tenue pour acquise « si elle n’a subi l’épreuve 

de la discussion et de l’argumentation.8 » Tout 

devient discutable, ce principe a pour corollaire 

que tout peut être amélioré. Pourvu que l’on ne 

se satisfasse pas paresseusement du donné et 

que l’esprit critique demeure en éveil. Ce principe 

est proprement révolutionnaire et on ne finirait 

pas d’en évoquer les conséquences. Si j’en avais 

le temps, il ne serait pas très difficile de montrer 

que c’est de cette philosophie critique que 

procèdent en Europe occidentale, d’une part la 

naissance des revendications démocratiques et 

du respect des droits de l’homme », et, d’autre 

part, le développement sans précédent des 

connaissances scientifiques dont le résultat sera 

le développement économique impressionnant 



5

que l’Europe et l’Amérique du Nord ont connu au 

19e et au 20e siècle et qui s’étend aujourd’hui au 

monde entier.

Les conditions de vie des populations en sont 

considérablement transformées en quelques 

siècles. Aujourd’hui les humains se trouvent munis 

de toutes sortes de « prothèses » qui compensent 

leurs faiblesses naturelles : grues et camions 

puissants, avions et automobiles, bombes et 

explosifs démultiplient leurs forces, tandis que la 

mémoire et la puissance de calculs des ordinateurs 

« externalisent » certaines de leurs opérations 

mentales. Au bout du compte, l’alliance entre les 

évolutions de la médecine et le développement 

des nanotechnologies annoncent l’apparition du 

« cyborg », un humain dont le corps se trouvera 

augmenté par une multitude de greffons 

technologiques qui en multiplieront les forces tout 

en en ralentissant l’usure. Mais le futur est déjà là 

et nous ne nous en plaignons pas, comme le laisse 

entrevoir Ia généralisation de l’usage des prothèses 

auditives, des lunettes et autres implants.

C’est une mutation fabuleuse des conditions 

matérielles d’existence des humains, mais aussi de 

leurs possibilités d’accès à la culture et à l’exercice 

concret de leur liberté. Aujourd’hui, les conditions 

sont en principe réunies pour que l’immense 

majorité des humains sache lire, écrire et compter 

et soit en mesure d’accéder au patrimoine de Ia 

culture mondiale ; dans le même temps, l’aspiration 

au respect des droits humains et à la démocratie 

se généralise, ainsi que le recul d’une soumission 

aveugle aux autorités traditionnelles. Il n’y aura 

pas de retour en arrière. Partout dans le monde, le 

modèle occidental de développement exerce son 

pouvoir d’attraction. Personne ne veut retourner 

dans la hutte où on ne mange du riz qu’une fois 

par jour, où une proportion considérable des 

enfants meurt en bas âge, tandis que les mettre 

au monde représente pour leurs mères un épisode 

à haut risque.

Mais ce développement se fait au prix de 

l’écrasement de toutes les médiations non 

rentables, de toutes les contraintes et les 

conventions reçues de la tradition. C’est ce que 

certains sociologues appellent le mouvement 

de la « détraditionnalisation ». Dans le monde 

occidental, le calendrier est massifié, aucun jour 

ne se distingue plus des autres pour rythmer la 

semaine ou l’année. Les milieux économiques 

s’efforcent par exemple d’obtenir la fin du repos 

dominical. Ce n’est pas par hostilité à la religion, 

mais dans le but de rentabiliser les investissements 

en faisant tourner les machines et les commerces 

7 jours sur 7. Un autre aspect de cette « révolution 

culturelle », c’est l’apparition et la généralisation 

de l’individualisme. Dans la société moderne, 

tendanciellement du moins, l’individu n’appartient 

à personne, seulement à lui-même. « À chacun sa 

vie » comme on dit en français. Ma vie est à moi, 

donc aucune institution, aucun corps intermédiaire 

ne doit peser sur mes choix : ni la famille, ni le 

couple, ni le syndicat, ni le parti, ni les traditions. 

Naturellement, chacun est libre de se donner des 

appartenances, de s’engager dans des solidarités, 

mais c’est en vertu d’un choix personnel qui ne 

regarde que lui et qu’il peut remettre en cause à 

tout moment. En fin de compte, la tendance de 

notre société, c’est moi seul face à mes écrans : TV, 

ordinateur et smartphone. De là naît l’image de la 

foule solitaire, de la foule « câblée » ou branchée, 

ce qui signifie, au fond, une foule tenue « en 

laisse » et immédiatement reliée au système global. 

C’est la radicalisation et Ia généralisation de cette 

situation que l’on dénomme la postmodernité.



6

QUESTIONS & RÉPONSES

Pour nos communautés, être porteurs d’espérance, 

par nos témoignages, par nos rencontres, ce que 

l’on vit avec les jeunes et les adultes, c’est un 

engagement important, même dans la difficulté. 

On sait bien qu’aujourd’hui, les difficultés et les 

doutes ne manquent pas. Néanmoins, dans notre 

engagement mariste et notre engagement de foi, 

être porteur d’espérance est important. 

Pour donner suite à l’article du Père GAGEY 

adressé à chaque participant pour préparer cette 

session, chacun est invité, pour un premier temps 

d’échange, à réagir, à poser des questions sur ce 

texte, à dire comment il a interpellé.

QUESTION 

Vous décrivez l’évolution de notre société, de nos 

civilisations, en trois temps :

•	 Le temps de la tradition, jusqu’au XVIIe siècle. 

C’est le temps où la vérité est reçue par des 

instances traditionnelles qui peuvent être 

l’Église ou les Églises, éventuellement les États.

•	 La modernité, avec Descartes et Kant. C’est le 

temps où je suis, comme individu, capable, j’ai 

la liberté suffisante pour accéder aux vérités 

universelles par moi-même. C’est l’autonomie 

du sujet, capable, par la science, par la 

philosophie, d’accéder par lui-même à la vérité 

universelle.

•	 La post-modernité, fin du XXe siècle. C’est 

le constat qu’on ne reviendra pas en arrière, 

qu’on ne reviendra pas à la tradition.

Il me semble que la post-modernité, c’est plutôt 

une crise de la modernité. L’individu, devenu 

l’individu roi, autonome, ne cherche plus à accéder 

à des vérités universelles, c’est-à-dire des vérités 

qui valent pour tous, mais revendiquent le pouvoir 

d’établir sa propre vérité. Selon moi, la post-

modernité, ce serait de dire à chacun sa vérité. À 

partir de là, l’unité sociale explose. C’est le règne de 

ce que nous voyons grandir autour de nous, c’est-

à-dire l’individualisme, le chacun pour soi, etc. Je 

crois que nous y sommes et cela explique comment 

des traditions islamo-coloniales, comme la gauche 

française, peuvent, dans ces versions radicales, 

par exemple, souscrire aux possibilités que oui, 

dans certaines civilisations, les femmes restent à 

la maison, pourquoi pas ? Au nom des droits, on 

imposerait nos valeurs soi-disant universelles.

Les sciences sociales sont aujourd’hui critiquées de 

la modernité, de l’universalisme. Aujourd’hui, on 

se retrouve face à des personnes qui se soumettent 

volontairement à des formes d’oppression, etc. 

Donc il y a un peu cette question sur la post-

modernité. Dans votre article préparatoire à cette 

session, vous définissez la post-modernité comme 

étant le constat que la modernité ne pourrait pas 

revenir en arrière, revenir à la tradition. Je suis 

d’accord avec vous sur ce constat, mais je pense 

que la post-modernité, c’est l’explosion de l’idéal 

de la modernité. 

Ma question, c’est celle-ci : Sommes-nous bien 

d’accord sur ce que signifie la post-modernité ?

RÉPONSE 

La post-modernité est bien la radicalisation de la 

modernité. La science continue de viser une certaine 

forme d’universalité, mais le véritable problème 

réside dans le triomphe de l’individualisme. De 

fait, au niveau des valeurs, l’individu revendique 

d’abord ses droits, et notamment son droit à ne 

pas être d’accord. L’individualisme n’est pas à 

prendre dans un sens moraliste. Être individualiste, 

ça ne veut pas dire être égoïste. Être individualiste, 

c’est ne pas être dépendant des structures 

sociales. C’est choisir librement ses engagements, 

qui ne découlent plus d’une obéissance à une 

norme collective ou religieuse. Cela traduit 

une époque marquée par la fin de l’obéissance 

et de l’appartenance imposée, illustrée par la 

culture populaire qui affirme la souveraineté 

de l’individu sur sa propre vie. Pour autant les 

individus post-modernes et individualistes peuvent 

être parfaitement généreux. Ils vont s’engager à 

Médecins Sans Frontières, ils vont s’engager au 

Secours populaire ou au Secours catholique, ils 

vont devenir professeurs dans l’Enseignement 

catholique, etc. Mais c’est leur choix. Ce n’est pas 

le destin fatal.

QUESTION 

Ma première réaction est « Pourquoi espérer dans 

le contexte actuel » ? L’Église s’est souvent battue 

face à une société imperméable aux valeurs 

que l’Église propose. Elle a évolué dans des 

sociétés souvent peu réceptives à son message, 

voire hostiles, comme durant la Réforme ou 

la Révolution française. Il y a eu des périodes 

également où l’Église était assez corrompue. C’est 

justement après la Révolution que les Maristes sont 

nés. Je travaille dans un établissement scolaire et 

de nombreux jeunes se déclarent spontanément 

athées, même des très jeunes de 9-10 ans. Ils 

disent que la religion ne les intéresse pas. Comment 

transmettre une espérance chrétienne dans un 

contexte d’indifférence religieuse ?



7

RÉPONSE 

On ne peut certainement pas considérer que la 

position générale de l’Église durant ces 2000 ans 

d’histoire soit que le monde, la réalité historique et 

sociale, sont mauvais. Une des caractéristiques de 

la foi chrétienne est qu’elle est à la fois ce qui nous 

rapproche et ce qui nous sépare des autres. Mais, 

nous avons toujours reconnu les grandes valeurs 

qui parcourent l’humanité.

Quand on parle de morale naturelle dans l’Église, 

que veut-on dire ? On veut dire qu’il n’y a pas de 

morale chrétienne, car la morale chrétienne prétend 

être une morale rationnelle. Si nous sommes contre 

l’avortement, ce n’est pas au niveau de la réflexion 

à cause de l’Évangile, mais à cause d’une analyse 

sérieuse de la condition humaine. L’Évangile nous 

aide à accepter cette image, et nous aide à trouver 

les moyens d’en vivre. Pour autant, notre morale et 

notre éthique sont fondamentalement universelles. 

C’est ce que nous prétendons. Ainsi, nous sommes 

à la fois complètement partie prenante de la vie de 

cette société, et en même temps nous sommes, 

sur certains points et à l’occasion, en conflit avec 

cette société. Prenez l’exemple de l’Église et de la 

science. Même si un conflit a éclaté entre l’Église et 

la science, qui était d’abord un conflit de pouvoir, 

à partir du 19e siècle, c’est dans les universités, qui 

étaient des fondations d’Église, que la science s’est 

développée en Occident. Nous sommes donc en 

alliance avec les valeurs qui portent notre monde, 

avec les dynamiques intellectuelles et spirituelles 

qui portent notre monde, et en même temps, 

sur un certain nombre de points, et ça change 

pendant les époques, nous sommes en résistance 

et en opposition.

La foi chrétienne est ce qui nous rapproche, est ce 

qui nous sépare, en même temps. Et il ne faut jamais 

oublier l’un des deux termes. Si on oublie ce qui 

nous sépare, alors on dissout le christianisme dans 

une sorte d’humanisme sympathique. Si on oublie 

ce qui nous rapproche, on dissout le christianisme 

dans une sorte de sectarisme replié sur lui-même. 

Ainsi, la morale chrétienne se veut rationnelle et 

universelle, s’appuyant sur une éthique de la nature 

humaine plutôt que sur une simple obéissance 

à l’Évangile. L’Évangile vient ensuite éclairer et 

accompagner cette éthique rationnelle.

Dans le contexte culturel actuel, la foi chrétienne 

a perdu le prestige de l’évidence qui a été le sien 

pendant des siècles des chrétiens. L’athéisme 

contemporain n’est pas le même que celui du XIXe 

siècle. C’est pour cela que j’essaie d’analyser notre 

évolution sociale car si on ne comprend pas ce 

cadre spécifique de la situation actuelle, on sera 

incapable de faire des propositions qui atteignent 

leur but et on fera des propositions intemporelles 

qui restent sans effet réel. Il faut une analyse 

lucide du contexte actuel pour pouvoir formuler 

des propositions qui résonnent vraiment dans le 

monde d’aujourd’hui.

QUESTION

Dans votre texte, vous déclarez : « La modernité 

a remporté une victoire définitive sur Ia tradition 

en la dépouillant de son autorité indiscutable ». 

Qu’appelez-vous « autorité indiscutable » ?

RÉPONSE 

Autrefois, si vous vous étiez un paysan, vous mettiez 

un fichu ; si vous étiez un bourgeois, vous mettiez 

un chapeau. Il y avait ainsi des codes (qu’il s’agisse 

de cuisine, de vêtements ou de rôles sociaux) qui 

s’imposaient naturellement sans même faire l’objet 

d’une discussion ou d’une question. C’est ce que 

j’appelle l’autorité indiscutable. Nous sommes dans 

un monde où, aujourd’hui, il n’y a plus de règles qui 

s’imposent absolument. Ces règles sont devenues 

des objets de choix personnel. Certes, il y a des 

règles qui résistent à la vie conjugale, il y a des règles 

qui résistent aux rapports sociaux, et il y a des règles 

que, dans une société de tradition bien établie, 

on applique sans se poser de questions et sans les 

remettre en question. La modernité, c’est le droit de 

remettre en question, le droit de tout discuter.

L’évolution technologique illustre cette dynamique 

critique : les avancées de la modernité (montres, 

smartphones, médecine) sont dues à la remise en 

cause permanente et à la recherche d’amélioration. 

La possibilité de tout discuter engendre au niveau 

économique et scientifique des succès énormes 

auxquels personne n’est prêt à renoncer, même si 

cela peut se gérer avec d’autres dangers certains. De 

même, au niveau des conditions de vie individuelles, 

il y a eu une prise d’autonomie à laquelle on n’est pas 

prêt à renoncer. C’est en ce sens qu’on ne reviendra 

pas en arrière : avez-vous envie de retourner dans la 

hutte où l’on mange du miel, du riz, des patates une 

fois par jour ? Avez-vous envie de revenir à l’époque 

où mettre un enfant au monde est pour la maman 

un danger énorme ? Vous ne reviendrez pas en 

arrière parce que cela suppose d’être critique. Cette 

aptitude critique deviendra un problème pour les 

régimes autoritaires qui sont en train de s’installer 

à travers le monde. S’ils ne laissent pas libre cours à 

la discussion critique, leurs capacités économiques 

vont finir par sombrer. 



8

QUESTION 	

Ce qui m’occupe beaucoup, c’est l’effet de cette 

situation sur les consciences des personnes, 

adultes comme jeunes. J’ai le souvenir précis d’une 

émission à la télévision, il y a de nombreuses années, 

où des sommités médicales scientifiques et des 

psychologues discutaient au sujet de l’avortement. 

L’avortement est-il si grave que cela ? Est-ce autorisé 

ou pas autorisé ? Les avis les plus contradictoires 

opposaient des personnes aussi réputées que 

savantes. Je me suis fait alors cette réflexion : Que 

croire ? Que penser ? Aujourd’hui, tout est mis en 

question. Où est la vérité ? Comment me faire mon 

jugement ? Beaucoup de personnes se retrouvent 

désorientées, sans repères, incapables de discerner 

où se trouve la vérité et à qui se fier. Comment cela 

nous interpelle-t-il, nous, Chrétiens ?

RÉPONSE

C’est le problème auquel nous sommes affrontés 

aujourd’hui. Nous ne pouvons plus nous appuyer 

sur le prestige de la tradition. Pendant longtemps, 

beaucoup de choses allaient de soi. Il suffisait de 

se laisser porter. Mais aujourd’hui, il ne suffit plus 

de se laisser porter. Quelle est notre capacité de 

proposition ? Ce sont les questions que nous avons 

à nous poser et nous savons tous que ce sont des 

questions dures, graves, parce que nous n’avons 

pas réponse à tout. Nous sommes dans un état de 

recherche. Je pense que c’est la situation de l’Église 

aujourd’hui. Quelle est notre capacité de proposition ? 

Vous prenez ce cas de l’avortement. Quelle est notre 

capacité à témoigner, non pas d’abord en discours 

mais en actes, en fait de vie. Ce n’est pas le discours 

dogmatique qui porte, mais l’exemplarité concrète : 

il s’agit de témoigner par des actes que vivre selon 

certaines valeurs chrétiennes (comme l’accueil de la 

vie) est source d’épanouissement. 

QUESTION 

Cette définition de la post-modernité comme droit 

à tout discuter me questionne sur cette qualité 

d’humilité, qu’elle soit individuelle. Comment 

dire aux gens qu’ils peuvent tout discuter mais 

atteindre la vérité seule en repartant de rien. 

Comment les mettre en démarche d’humilité dans 

cette quête qui est légitime et peut-être, par effet 

miroir, on pourrait dire que l’Église a peut-être 

aussi à montrer un visage d’humilité.

J’ai lu un livre qui posait en préambule : « Le 

Magistère a raison et vous avez tort ». Comment 

inviter les gens à être humbles dans leurs recherches 

si l’Église pose cet a priori-là ?

RÉPONSE 

Nous avons un nouveau concept depuis quelques 

années : la synodalité. Sommes-nous capables de 

prendre la responsabilité de choix qui peuvent être 

risqués, expérimentaux ? Peut-on avoir la lucidité 

spirituelle qui permet de penser que, pour être 

fidèle à ce qu’on faisait autrefois, il ne faut pas 

faire autrement aujourd’hui ? Il y a un paradoxe 

que j’aime beaucoup, transmis par un de mes 

collègues de l’Institut Catholique : « Pour être fidèle 

à ce qu’on faisait autrefois, il faut parfois faire 

autrement aujourd’hui. » Ce à quoi je rajoutais : 

« Pour arriver à faire correctement ce qu’on a fait 

aujourd’hui il faut parfois s’inspirer d’autrefois ». Je 

pense que nous sommes dans cette époque où un 

magistère hautain et arrogant, qui dispense dans 

une langue parfois difficilement compréhensible, 

ce que nous sommes tenus de croire, c’est fini. 

Autrefois, c’était crédible, c’était dans un état de 

la société qui supportait cela. Aujourd’hui, non.

Notre pape actuel est beaucoup plus fraternel et 

nous invite à débattre. Il invite les clercs à renoncer 

à une certaine manière d’assurer leur autorité. 

Vient aujourd’hui le temps d’une Église à la fois 

confiante et modeste. Rappeler tout simplement 

qu’accéder à la communion ce n’est pas la 

récompense accordée au saint mais c’est le soutien 

apporté au pécheur. C’est une transformation 

formidable qui n’est pas le renoncement à toute 

exigence et le laisser-aller. Loin de là. Quand on se 

libère d’un certain nombre d’exigences en régime 

fraternel, c’est toujours pour obéir à une exigence 

plurielle. Ce changement est nécessaire. pour que 

l’Église reste fidèle à son message, tout en étant 

audible dans le monde contemporain. Il ne faut 

pas oublier cela.

QUESTION 

Pourriez-vous repréciser la différence entre les 

termes « déchristianisation », « sécularisation » et 

« exculturation » ?

RÉPONSE 

La déchristianisation n’est pas un concept mais 

un constat. Cela veut dire que la foi dans le Christ 

perd en influence dans nos sociétés. C’est un 

phénomène observable dans toutes les sociétés 

modernes. 

La sécularisation, c’est autre chose. C’est un 

concept qui décrit le fait que les fonctions sociales, 

longtemps exercées par l’Église, sont aujourd’hui 

assurées par la société civile. Autrefois, l’ensemble 

du système de santé était tenu par l’Église, non pas 



9

parce qu’elle l’avait monopolisé mais parce qu’elle 

l’avait créé. Cela fait partie du génie créateur de 

l’Église d’avoir instauré un système de santé. 

Aujourd’hui, le système de santé se trouve largement 

sécularisé. Cette sécularisation prend aujourd’hui 

des proportions assez fondamentales puisque, par 

exemple, l’Église assurait la ritualisation des grands 

événements de l’existence humaine pendant des 

siècles. Aujourd’hui, cette ritualisation se trouve de 

plus en plus assurée par des sociétés séculières, à 

l’exemple des obsèques. C’est un moment poétique 

et spirituel.

L’exculturation, c’est la disparition progressive 

d’états de représentation, d’états de rythme 

(calendaire), qui étaient liés à la foi chrétienne. 

Aujourd’hui, un enfant de 10 ans ne comprend 

plus certaines références chrétiennes élémentaires, 

ce qui est le signe d’un effacement des repères 

partagés. Ce basculement se situe symboliquement 

en 1968, moment où de nombreuses « évidences » 

culturelles se sont effondrées

QUESTION 

Vous évoquez des fonctionnements ecclésiaux 

moins décalés par rapport aux exigences de la 

culture contemporaine. Que signifie une Église 

« moins décalée » ?

RÉPONSE 

La notion de « décalage » est subjective. L’Église n’est 

pas si décalée que cela. Après avoir été professeur à 

l’Institut catholique pendant 30 ans, j’ai été curé en 

paroisse. La population était composée à 70% de 

migrants venus du sud, d’Afrique, du Sri Lanka, etc. 

J’ai rencontré des jeunes très dynamiques, qui font 

des adorations. Je n’ai pas été habitué à cette forme 

de piété et cela m’a questionné sur mes propres 

repères. En fait, ce n’est pas si décalé. Pendant 

des siècles, les gens savaient ce qu’on faisait en 

baptisant un enfant, en se mariant, en se faisant 

enterrer, et la préparation était assez simple : il 

fallait vérifier s’ils remplissaient les conditions pour 

recevoir le sacrement. Aujourd’hui, les sacrements 

sont demandés par des personnes qui ne partagent 

plus les présupposés culturels et spirituels, ce 

qui a supposé de réinventer les préparations 

sacramentelles. On ne peut plus présumer que 

les gens adhèrent ou comprennent ce qu’ils 

demandent : le langage, les gestes, les symboles 

doivent être explicités. L’Église doit se réinterroger 

en permanence sur la manière d’annoncer l’Évangile 

à des personnes culturellement étrangères à ses 

codes. Il faut en discuter et cela tombe bien car 

rien n’est indiscutable.

QUESTION 

Dans votre texte, vous déclarez qu’avec l’IA et les 

écrans numériques, la foule est « tenue en laisse ». 

Par qui ou par quoi exactement est-elle tenue ? 

RÉPONSE 

Autrefois, on pouvait être tenu en laisse par les 

notables, par les seigneurs, par le système. Ces 

figures intermédiaires structuraient la vie sociale. 

Aujourd’hui, l’effacement de ces intermédiaires 

confronte directement l’individu aux grandes forces 

du système (médias, économie, technologie). 

Je pense qu’une des erreurs que nous faisons 

quand nous analysons la situation sociale, c’est 

de chercher des coupables. La question c’est, 

que veut dire être vraiment autonome et libre 

dans le contexte actuel ? Avec tous nos appareils 

électroniques, est-ce qu’on se laisse asservir ou 

est-ce qu’on construit des chemins ? Et si on 

construit des chemins, avec quels alliés ? Se laisse-

t-on écraser par un système qui écrase toutes les 

médiations ? C’est ce que l’on reproche à tous 

les hommes politiques en France à un moment 

ou à un autre, de ne pas tenir compte des bons 

intermédiaires. Il s’agit d’inventer les nouveaux 

corps intermédiaires qui feront le poids.

QUESTION 

Vous avez prononcé le mot de tabou. Il n’y a plus 

de tabou, avez-vous dit. C’est grave. Quelles sont 

les lois, les lois naturelles, qui peuvent encore nous 

servir de socle commun ?. Je pense en particulier 

au tabou de l’inceste qui est un repère quasi 

universel. Je me demande si ces tabous, comme 

d’autres, sont en train de s’effriter et si l’Église n’a 

un mot à dire sur ce sujet ?

RÉPONSE 

Si cela concerne l’Église, cela concerne la société ; 

si cela concerne la société, cela concerne l’Église. 

J’ai dit qu’il n’y a plus de tabou, je voulais dire 

qu’il n’y a plus de sujet tabou. On peut parler de 

tout, cela ne signifie pas qu’il n’y a plus de tabou, 

cela signifie qu’il n’y a plus d’interdit social. À ce 

sujet, vous noterez une évolution de notre société, 

même si elle se fait dans des conditions qui sont 

vraiment pénibles : la reconstruction du tabou de la 

pédophilie. Aujourd’hui, la pédophilie est interdite. 

Ce n’était pas le cas il y a 60 ans. Aujourd’hui, ce 

n’est plus tolérable, car on a déplacé le regard : 

on ne regarde plus du côté du coupable, mais de 

celui de la victime. Ce renversement de perspective, 

influencé par la psychanalyse et les sciences 

humaines, a permis une prise de conscience 

majeure. 



10

QUESTION 

Depuis l’an passé, on assiste à une explosion du 

nombre de demandes de baptêmes. Je ne sais pas 

si on peut en dire quelque chose. J’ai entendu aussi 

que le mercredi des Cendres, les églises étaient 

pleines. Comment pouvez-vous, ou pas, intégrer 

cela dans votre analyse et que pouvez-vous en dire ? 

Deuxième question : En tant que prêtre et puis 

aumônier dans un collège, je n’ai pas l’impression 

que l’ennemi de la foi, ce soit la recherche de la 

vérité par soi-même. J’ai plutôt l’impression que 

l’ennemi de la foi, c’est l’indifférence. Un jeune qui 

se dit athée et qui sait pourquoi il est athée, c’est 

très bien car cela permet un dialogue. Il y a quelque 

chose qui est en route, et Dieu peut lui parler. En 

revanche, l’indifférence ou le divertissement, nous 

coupent de la recherche de la vérité, N’est-ce pas 

là l’ennemi de la foi ?

RÉPONSE 

Depuis 60-70 ans, tous les gens bien engagés dans 

l’Église scrutent les statistiques en quête d’une 

courbe qui, miraculeusement, remonte à la fin. Il 

est vrai que l’augmentation du nombre de jeunes 

qui vont dans les Églises, qui frappent à la porte, 

qui posent des questions, est un phénomène à 

prendre très au sérieux. Est-on capable de les 

accompagner dans la construction d’une foi un peu 

solide ? Je ne parle pas seulement de la dévotion 

personnelle, mais de la vraie connaissance biblique, 

des vrais points de vue d’une éthique chrétienne, 

de l’apprentissage de l’engagement au service des 

autres ? Ce n’est pas sûr. Nous n’avons pas en tête 

la figure du Catholique qui correspond à l’époque. 

Nous ne savons pas encore vraiment à quoi devrait 

ressembler le Chrétien d’aujourd’hui. Si plusieurs 

figures coexistent, il manque une vision d’ensemble. 

Par rapport à la deuxième question, l’ennemi de 

la foi, c’est l’indifférence, et pas la recherche de la 

vérité par soi-même. Aujourd’hui, on est capable de 

rendre des gens addicts à la nicotine, au cannabis, 

mais on n’est plus si habiles à rendre la foi addictive. 

Comment susciter une foi qui passe de l’indifférence 

à la passion ? Est-ce que je fais une catéchèse 

qui permet à un jeune de dire avec une certaine 

crédibilité qu’il donnera sa vie au Christ ? 

Enfin, Il ne faut pas oublier le souvenir – vécu ou 

transmis par d’autres – d’une Église perçue comme 

arrogante. Cela a été encore aggravé par les 

scandales récents (abus sexuels, silence, etc.). Ces 

blessures entachent profondément la crédibilité de 

l’Église, et il ne sert à rien de les nier. Elles expliquent 

en partie le désintérêt ou le rejet de certains.

QUESTION 

Si le Christ est « le chemin, la vérité et la vie », 

comment vivre et transmettre cette vérité dans 

un monde dominé par le relativisme, sans 

compromettre la vérité éternelle du Christ ?

RÉPONSE 

Il est le chemin, la vérité, la vie. C’est ce que nous 

croyons et c’est ce que nous vérifions. La vérité 

qu’Il nous enseigne ne prend pas la figure d’un 

enseignement systématique. La révélation que Jésus 

nous apporte prend la forme d’un récit, ni d’un 

cours de philosophie ou de théologie. Un récit, 

c’est quelque chose qu’on ne connaît pas de façon 

objective et détachée et qu’on essaie de revivre, 

dont on veut saisir la puissance inspirante. On ne 

détient pas cette vérité comme on détient un savoir 

abstrait ; on la découvre en cheminant, en la vivant. 

La vérité de l’Évangile s’éprouve existentiellement. 

La deuxième chose, c’est que nous vivons dans 

une époque relativiste, où ne s’imposent que les 

vérités qui font leur preuve. Ce n’est pas une série 

d’actions qu’on déroule, mais ce sont des chemins 

de vie qu’il nous faut parcourir pour découvrir à 

quel point ils sont vrais, à quel point ils donnent la 

vie. Le relativisme, c’est l’époque où on peut tout 

dire et où seules les vérités qui ont fait leur preuve 

peuvent s’imposer. Mais il y a des vérités qui ne font 

pas leur preuve. Je pense que nous sommes entrés 

dans cette époque où il s’agit de vérifier que la vérité 

s’accomplit effectivement, que la vérité de l’Évangile 

n’est pas la vérité du catéchisme. Le catéchisme est 

très utile pour comprendre un certain nombre de 

choses, les mettre en perspective, mais le catéchisme 

ne suffit pas s’il n’y a pas le mouvement spirituel 

fondamental qu’il est censé venir éclairer. Il ne s’agit 

donc plus d’imposer des dogmes, mais de proposer 

des expériences de vie transformatrices où la vérité 

chrétienne se manifeste comme une source de sens.



11

INTERVENTION 

Père Henry-Jérôme GAGEY

LA PERTE DES REPÈRES 

Pour décrire la post-modernité, j’aime prendre une 

métaphore. Nous savons aujourd’hui que la Terre 

est ronde. La représentation symbolique de notre 

existence ne peut plus s’organiser selon un axe 

vertical opposant la Terre et le ciel. D’un côté, en 

bas, un sol ferme dans lequel il s’agit d’enfoncer 

une puissante racine afin de trouver les ressources 

pour nous élever là-haut, de l’autre côté, vers le 

ciel. Nous nous connaissons comme les habitants 

d’une biosphère, d’un écosystème en équilibre 

relativement stable mais en évolution constante, 

qui poursuit une course indéfinie à travers le 

cosmos. Tout est devenu mouvant aujourd’hui. 

Tout bouge. Il n’y a plus de point de repère sur 

lequel se repérer puisque même le soleil se déplace. 

Nous savons que nous avons perdu nos racines.

Quand on parle de racines, on nourrit l’espérance 

de les retrouver. Cependant, aujourd’hui, c’est 

l’image même des racines qui a perdu sa force, 

comme le montre la généralisation des migrations 

à travers le monde. Au séminaire, on voyait arriver 

des jeunes hommes qui ne savaient pas de quelle 

biosphère ils étaient. Ils étaient venus là, leurs 

parents avaient déménagé, ils avaient entrepris 

leurs études à un endroit puis à un autre, puis ils 

avaient commencé une vie professionnelle dans un 

quatrième. D’où suis-je ? Nous sommes devenus 

flottants. C’est le premier thème de nos conditions 

d’existence. Les vraies racines sont spirituelles, elles 

ne sont plus géologiques. 

Le tournant marquant est l’apparition de la 

question écologique. Jadis, quand j’étais encore 

enfant dans les années 50, la nature semblait 

nous fournir indéfiniment les ressources les plus 

basiques pour vivre. Aujourd’hui, c’est à nous 

de la protéger. C’est une idée que je n’avais pas 

à l’époque, alors qu’elle est partagée aujourd’hui 

par tous les enfants. C’est terrible. Le maintien des 

grands équilibres biologiques, la survie des espèces 

menacées, la régénération de l’air et de l’eau 

dépendent désormais de politiques consciemment 

réfléchies, décidées et mises en œuvre. Vous voulez 

avoir une Méditerranée propre ? Cela dépend de 

vos décisions politiques. Si vous ne les prenez pas, 

la Méditerranée va continuer de se polluer. Ce qui 

nous portait, nous avons aujourd’hui à le protéger. 

L’avenir de la planète, la survie des espèces, les formes 

sociales de réalisation de la différence sexuelle 

dépendent désormais des décisions réfléchies de la 

communauté humaine. Il y a là quelque chose de 

vertigineux à cela, et les enfants en ont conscience 

aujourd’hui. Ils ont grandi dans ce cadre-là. Nous 

faisons tous la découverte troublante que jusque 

dans les comportements les plus fondamentaux 

d’une existence, il n’est plus possible de se reposer 

sur quelques évidences stables. Sur le fait que c’est 

comme ça et pas autrement. Aujourd’hui, on ne 

peut plus dire « c’est comme ça et pas autrement ». 

Tout est discutable.

Comme le dit le philosophe et historien français 

Marcel Gauchet, je le cite : « Le déclin de la tradition 

se paie en difficulté d’être soi » . La société d’après 

la religion, et plus largement d’après la tradition, 

est une société psychiquement épuisante pour les 

individus, avec le poids du choix permanent. Les 

questions existentielles les plus fondamentales 

- Pourquoi suis-je là ? Que faire de ma vie ? - ne 

trouvent plus de réponse dans l’ordre social ou 

religieux, mais exigent un effort intérieur. Nous 

sommes tous intensément responsables de nos vies 

aujourd’hui. Cette responsabilité individuelle est 

plus aiguë qu’avant, y compris dans des domaines 

jadis évidents, comme le couple ou la parentalité. 

Le développement d’esprits critiques affaiblit 

l’influence des traditions religieuses, qui perdent 

leur autorité sur les populations et l’individu 

découvre que son engagement dans l’existence 

ne peut plus se faire aveuglément, dans un simple 

mouvement de docilité aux conventions sociales.



12

Il doit désormais, cet engagement, se faire sous le 

mode du choix résolu : il faut y croire pour vivre. 

Dans le contexte de la crise généralisée du principe 

de tradition, l’individu post-moderne se trouve 

confronté à une paradoxale expérience : bien que 

les traditions se soient affaiblies, les individus n’ont 

d’autre choix que de croire - « il faut y croire » - pour 

persévérer dans la vie. Chacun doit désormais aller 

chercher au plus profond de lui-même la ressource 

de poser des actes responsables. Autrefois, on 

pouvait vivre et accomplir sa destinée en se laissant 

porter par le courant. Aujourd’hui, il faut se décider, 

alors que rien ne nous retient. Pour mes arrière-

grands-parents, la stabilité de leur couple allait de 

soi, même s’ils n’étaient pas assurés d’être un couple 

heureux. Mais la tradition les tenait. Aujourd’hui, 

presque chaque matin, les jeunes couples doivent 

décider à nouveau de rester ensemble. Ce n’est pas 

leur mariage qui les porte, ce sont eux qui portent 

leur mariage. Vous voyez la nuance ?

LA NOUVELLE ÉVANGÉLISATION : 

UNE RÉPONSE À « COMMENT VIVRE ? »

La foi chrétienne peut-elle être cette sagesse 

salvatrice dont le monde contemporain a besoin ? 

C’est à mon avis le vrai enjeu de ce qu’on a appelé 

la « nouvelle évangélisation ». Nous sommes en 

capacité de proposer à nos contemporains des 

chemins de sagesse qui rendent la vie moins 

fatigante, une « nouvelle évangélisation », non 

comme une répétition du passé, mais comme une 

proposition de sens répondant à l’épuisement 

contemporain. 

Selon les mots du pape Benoît XVI (Joseph 

Ratzinger), évangéliser, c’est offrir une réponse 

convaincante à la question « Comment vivre ? ». 

C’est devenu une question tellement angoissante 

dans nos sociétés postmodernes, où vivre est 

devenu tellement fatigant, où plus rien ne va de 

soi, où les anciennes évidences sur lesquelles nous 

nous appuyions semblent s’être dissoutes. Si on 

lit de près les textes du synode sur la nouvelle 

évangélisation, on découvre que la nouvelle 

évangélisation ne constitue pas un ensemble 

de recettes pastorales miracles censées favoriser 

le retour à l’Église de son père, de ceux qui 

l’ont quitté en misant sur la restauration d’un 

catholicisme purement dévotionnel. Elle n’est pas 

davantage une revanche sur les abus commis par 

les générations précédentes. Elle n’est pas non 

plus une opération de reconquête, un retour au 

passé considéré comme un paradis perdu. Il s’agit 

de trouver de nouvelles manières d’être Église, qui 

correspondent à la culture contemporaine. Est-on 

capable de vivre en église d’une manière vraiment 

contemporaine ?

Il faut que l’Église réalise des formes de 

communautés chrétiennes capables d’articuler 

rigoureusement les œuvres fondamentales de 

la vie de foi que sont la charité, le témoignage, 

l’annonce, la célébration, l’écoute et le partage. 

C’est ce que décrit très bien Le Directoire général 

pour la catéchèse. Il faut concevoir l’évangélisation 

comme le processus à travers lequel l’église, par 

l’esprit, annonce l’évangile dans le monde en 

suivant une logique de réflexion, une logique 

que la réflexion du Magistère a synthétisée ainsi : 

« Animée par la charité, [l’Église] imprègne et 

transforme tout l’ordre temporel en assumant et 

en renouvelant les cultures. Elle témoigne parmi 

les peuples de la nouvelle manière d’être et de vivre 

qui est caractérisée par les Chrétiens. Elle proclame 

explicitement l’Évangile au moyen de la première 

annonce. Elle initie à la foi et à la vie chrétienne 

par la catéchèse les sacrements d’initiation, ceux 

qui se convertissent à Jésus-Christ ou ceux qui 

recommencent à marcher à sa suite en incorporant 

les uns et les autres dans la communauté. Elle ne 

cesse de promouvoir la mission, en envoyant tous 

les disciples du Christ annoncer l’Évangile, en 

paroles et en œuvres, dans le monde entier. »

C’est un acte complexe, ce n’est pas un acte 

simple. Selon ce texte et bien d’autres, le premier 

but de la nouvelle évangélisation n’est pas de 

faire des conventions, mais la capacité de l’Église 

à être présence d’évangile qui communique la 

vie. Évangéliser, c’est communiquer la vie, pas 

simplement une doctrine. Certes, cette vie qu’on 

communique est bien formalisée par la doctrine, 

mais il faut que la doctrine devienne événement 

pour que quelque chose se passe. Évangéliser, en 

d’autres termes, comme le pape François dans 

Evangelii Gaudium, c’est rendre présent dans le 

monde le royaume de Dieu : être une Église en 

sortie, qui comporte deux aspects indissociables, 

être une église où nous prenons soin les uns des 

autres. Ce qui montrera à tous les hommes que 

vous êtes mes disciples, c’est l’amour que vous 

aurez les uns pour les autres. 

D’autre part, c’est être une Église dont les 

membres prennent soin de ceux qu’ils rencontrent 

ou auxquels ils sont envoyés, à la manière de 

Jésus, ainsi décrit par Pierre dans le discours chez 

Corneille dans les Actes : « Là où il passait, il faisait 

le bien, il guérissait tous ceux qui étaient sous le 

pouvoir du diable, car Dieu était avec lui. » Dans 



13

notre imaginaire, la figure de l’évangéliste, c’est 

celle de Paul à Athènes, qui essaie de combattre. 

Personnellement, j’aime bien aussi cette définition 

de l’évangéliste par Pierre dans le discours à 

Corneille : « Là où il passait, il faisait le bien, il 

guérissait tous ceux qui étaient sous le pouvoir du 

diable, car Dieu était avec lui ». D’où ma question : 

dans notre monde post-moderne, quels sont les 

démons dont la vie en Christ nous libère et contre 

lesquels elle nous protège ? Vous connaissez la 

fameuse phrase de Baudelaire, « La plus grande 

ruse du diable, c’est de faire croire qu’il n’existe 

pas. » Cette ruse prend un tour particulier quand 

elle nous explique que le diable, la possession par le 

diable, c’est l’équivalent de crise d’épilepsie. Non, 

c’est beaucoup plus profond que ça. Les mauvais 

esprits qui nous possèdent, c’est la haine, c’est le 

désir de vengeance, c’est la jalousie, c’est l’envie. 

Là sont les signes les plus graves de la possession. 

Et comment la rencontre du Christ par son Église 

nous en libère ? Est-ce que l’Évangile nous libère 

des mauvais esprits. J’ai toujours été frappé dans 

les récits de conversion à l’islam ou de reprise d’un 

Islam sérieux par des jeunes musulmans par le 

fait que cela passait par l’arrêt de la drogue ou 

quelque chose comme ça. Est-ce que dans nos 

communautés on écoute, on reçoit une parole, on 

est touché par une main qui nous libère des vrais 

mauvais esprits qui minent nos existences ?

Pour répondre à ces questions, je reviens sur ce 

que je disais au début de cette intervention sur le 

fait qu’il faut y croire pour vivre. C’est l’expérience 

la plus généralement partagée. D’où la multitude 

des émissions dans lesquelles on invite des gens à 

raconter leur vie pour qu’ils nous disent comment 

ils arrivaient à y croire, comment ils ont traversé les 

épreuves.

ÉVANGÉLISER : COMMUNIQUER LA VIE

Dans ce contexte, la première mission des porteurs 

de l’Évangile est sans doute de reconnaître et de 

réveiller cette simple foi humaine qui nous permet 

de nous engager dans la vie en nourrissant la 

rencontre de l’autre. Mais croire dans la vie, c’est 

difficile. Cette simple foi humaine qu’il faut avoir 

pour vivre, qu’on soit musulmans chrétien, juif, 

athée. Les jeunes athées ont une foi dans la vie qui 

s’accroche quand même, ils ne laissent pas tout 

tomber. Cette foi dans la vie, il faut la reconnaître 

pour l’épauler, pour la célébrer, pour la convertir.

Notre première ressource dans ce sens se trouve 

dans la lecture des Écritures, parce qu’elles sont 

une école pour apprendre à croire dans la vie, 

pour apprendre à affronter les preuves du vide. On 

oublie que dans l’Ancien Testament, Israël passe 

son temps à se battre avec Dieu, à s’affronter 

avec Lui. « Pourquoi ne nous aides-tu pas ? » C’est 

dans ce mouvement-là qu’Israël découvre qu’il 

a lui-même à se convertir. Apprendre à croire. 

Apprendre à faire confiance dans le futur quand 

on a l’impression que le sol se dérobe sous nos 

pas. Vivre l’Écriture comme une bonne médecine, 

qui nous aide à mieux comprendre les drames 

dans lesquels nous sommes plongés et comment 

les traverser, les dépasser. 

Nous nous demandons parfois, ou d’autres nous 

demandent, ce que la foi apporte. Est-ce qu’elle 

apporte des résultats ? Les résultats essentiels ne 

sont pas seulement des convictions sur le sens 

de la vie. C’est en même temps un travail pour 

purifier notre manière de nous engager dans la vie, 

pour purifier notre manière de croire dans la vie 

et d’être fidèle à l’appel de l’amour. Nous croyons 

dans l’amour. Nous savons tous qu’il est ce qui 

donne sa beauté et sa grandeur à une vie. Et si 

nous y croyons, ce n’est pas nécessairement parce 

que nous sommes catholiques ou plus largement 

chrétiens. Nous connaissons tous des personnes 

appartenant à d’autres confessions chrétiennes, 

à d’autres religions, ou même sans religion, qui 

croient en l’amour. Mais est-ce qu’on y croit bien ? 

Est-ce qu’on ne sait pas qu’on peut aimer mal, 

qu’on peut aimer à mort, d’un amour qui étouffe 

l’autre et qui le détruit ? Nos amours de l’autre 

peuvent être perverties, tordues. La vie chrétienne 

est une vie travaillée par la Parole qui essaye de 

nous apprendre à aimer bien, en vérité, en plaçant 

sous nos yeux l’image de l’amour dont Jésus nous a 

aimés. Voilà pourquoi, plutôt que de nous appeler 

des croyants, je préfère nous appeler des disciples. 

C’est plus riche, parce que cela ne met pas l’accent 

exclusivement sur la dimension des idées, des 

vérités abstraites, y compris sur la manière de vivre, 

les attitudes d’apprendre pour vivre. 

« Disciple » vient de « Discipliner ». La question 

est de se laisser discipliner par le Christ. Un bon 

exemple est donné par le récit de la marche de 

Pierre sur les eaux. Il nous présente Pierre qui 

demande : « Seigneur, si c’est toi, ordonne que je 

vienne vers toi en marchant sur les eaux ». Jésus 

lui dit :« Viens ! » Pierre descendit de la barque et 

marcha sur les eaux pour aller vers Jésus. Mais, 

voyant la force du vent, il eut peur et, comme il 

commençait à enfoncer, il cria : « Seigneur, sauve-

moi ! » Aussitôt, Jésus étendit la main, le saisit et lui 

dit : « Homme de peu de foi, pourquoi as-tu douté ? » 



14

C’est après cet événement que Pierre et les autres 

apôtres peuvent reconnaître Jésus pour qui il est et 

lui dire : « Vraiment, tu es le Fils de Dieu ! ». J’aime 

beaucoup cette parabole parce qu’elle me paraît 

tellement adaptée à la description de l’individu 

post-moderne. Il marche sur les eaux, à l’appel de 

la parole et puis, par moments il doute et il dit : 

« Seigneur, viens à mon secours. » C’est une belle 

description de notre situation aujourd’hui. Vivre, 

c’est s’élancer sans appui, sans rien de ferme sous 

les pieds, à l’appel de la Parole. Cela correspond 

bien à l’expérience des jeunes qui osent s’engager 

dans le mariage et qui osent faire des enfants.

S’élancer est un choix, pas une convention. Cela 

correspond à l’expérience de ceux qui vont plein 

d’espérance à la rencontre des plus pauvres, de 

ceux qui pardonnent à ceux qui leur ont fait du 

mal, de ceux qui croient en la lumière malgré la 

nuit. Il faut y croire. Et parfois le cœur défaille. 

Quelle parole, quel moment passé au pied de la 

croix, quelle vie communautaire ont été pour moi 

jadis et seront sans doute pour moi demain, la 

main qui se tend et qui m’empêchera de couler. 

C’est pourquoi une des tâches importantes pour 

la théologie aujourd’hui, c’est de retrouver une 

lecture profonde et chaude de la Bible. S’appuyer 

sur une expérience profonde et chaude de la liturgie 

permettra à chacun de regarder sa vie en face, de 

regarder l’abîme sans perdre cœur. Personnellement, 

je ne supporte plus les messes où on dit aux gens : 

« Engagez-vous ! Engagez-vous ! ». J’ai besoin de 

poser mes valises. C’est pour cela qu’il faut un climat 

religieux assez doux. C’est pour cela que j’ai besoin 

de temps de silence. C’est pour cela également que 

j’ai besoin de temps de louange pour me dynamiser. 

Pense-t-on assez que nos événements liturgiques, 

l’Eucharistie ou bien d’autres, sont des événements 

qui doivent me permettre de poser les valises avant 

de songer à me changer le cœur ? Changer mon 

cœur, c’est tellement difficile. Regardez ce que fait 

Zachée. Il lui a dit, « Descendre ton arbre, je vais 

aller manger chez toi ». Et c’est seulement après 

que Zachée peut changer, parce qu’il a fait cette 

expérience d’être accepté, malgré tout, tout ce qui 

enténèbre sa réputation. Il nous faut donc retrouver 

une étude profonde et chaude des Écritures, qui 

n’en masque pas le caractère abrasif, questionnant, 

qui ne masque pas les passages où le peuple exprime 

ses doutes, ses incompréhensions vis-à-vis de Dieu 

et me prête ses mots pour exprimer mes propres 

doutes, mes propres difficultés avec Dieu. Il y a des 

moments où je rencontre des difficultés avec Dieu, 

tous les jours… Quand ma mère est morte, mon 

père me disait, j’ai un problème avec Dieu. Donc 

première mission, reconnaître, consolider, célébrer 

la simple foi humaine qu’il faut pour faire son métier 

de femme ou son métier d’homme. 

INVENTER LA SOCIÉTÉ POST-TRADITIONNELLE

Un aspect qui me paraît de plus en plus important, 

c’est notre responsabilité partagée pour contribuer 

à inventer la société. Nous entrons en effet dans 

une nouvelle culture mondiale fondamentalement 

détraditionalisée et individualiste. Comme je le 

disais, pas au sens moral du terme, alors confondu 

avec égoïsme, mais au sens où l’individu ne reçoit 

plus son identité en fonction de son appartenance 

à une tradition stable mais en fonction des choix 

qu’il opère, au sein d’une multitude de propositions 

dont aucune ne s’impose impérativement. Nous 

devons nous construire, nous devons être les 

auteurs de notre vie, face à une multitude de 

propositions dont aucune ne peut s’imposer de 

manière invincible. Désormais tout se discute, on 

l’a assez dit, tout peut être amélioré.

Les trésors de savoir-vivre accumulés par les 

grandes traditions ont volé en éclats. D’où la 

thèse généralisée de la constitution des identités 

individuelles. Comme on peut le voir avec les débats 

en cours aujourd’hui en ce qui concerne le début 

et la fin de vie, la précarité des unions conjugales, 

la multiplication des unions entre personnes du 

même sexe. Sur toutes ces questions, et sur bien 

d’autres, le problème de savoir comment vivre 

devient pressant. C’est notre manière d’être humain 

qui est en question et qui est à réinventer. Nous 

sommes face à ce qu’on peut appeler une pliure 

civilisationnelle. Pliure, cela veut dire que lorsqu’on 

a plié une feuille de papier, on ne la remet plus 

jamais comme avant. Et on ne reviendra jamais 

au bon vieux monde de la tradition. Dans ce cas, 

comment vivre ? Comment inventer de nouveaux 

arts de vivre ? Et comment en témoigner ? 

J’ai lu à ce propos un livre intéressant : Consuming 

religion. Consommer la religion pour accréter mes 

pratiques dans une culture de la consommation. 

C’est un jeune théologien américain, Vince Miller, 

qui l’a écrit et qui décrit comment la culture de 

consommation a envahi nos sociétés sans que les 

critiques insistantes qui lui sont adressées depuis des 

décennies ne portent plus. Depuis des années, on 

dénonce la culture de consommation, on dénonce 

la société de consommation, mais sans résultat. 

L’analyse que fait Vince Miller, c’est que ces critiques 

dénoncent la culture de consommation comme une 

idéologie à laquelle les humains adhéreraient. Or, 



15

selon lui, la culture de la consommation n’est pas 

d’abord une idéologie à laquelle on adhérerait ou 

non, ni un ensemble de grands principes moraux 

auxquels on se soumettrait ou non. Non, elle est 

produite par des pratiques matérielles, sociales. 

Elle construit notre société de telle sorte qu’on ait 

aujourd’hui des consommateurs. Il décrit de façon 

intéressante comment aux États-Unis, puisqu’il est 

américain, on est passé d’une époque où la plupart 

des individus produisaient l’essentiel de ce qui leur 

était nécessaire pour vivre - on cousait les vêtements 

dans les vêtements, on construisait les maisons 

dont on avait besoin, on fabriquait les instruments 

de musique dont on avait besoin - à une culture 

où on l’achète désormais tout cela. J’ai connu la 

période où ma grand-mère attendait la publication 

des patrons dans Femmes Actuelles pour préparer 

les vêtements qui règnent. J’ai connu l’époque où 

on tricotait réellement pour avoir les vêtements. 

Aujourd’hui, les gens qui tricotent, c’est pour rire, 

cela les amuse. Pour habiller les enfants, on continue 

d’aller chez C&A. On voit aujourd’hui que même 

pour se nourrir, on consomme des plats préparés. 

On y rajoute son petit truc à soi pour montrer 

qu’on a encore des mains. Ce sont des pratiques 

sociales qui nous fabriquent, d’où l’inefficacité des 

appels éthiques, moraux, à résister à l’idéologie 

ou à l’idolâtrie de la culture de consommation. Si 

la culture de consommation est un processus de 

formation des individus, il ne suffit pas de lui opposer 

des protestations indignées, il faut lui opposer des 

pratiques sociales alternatives engageant un autre 

rapport aux choses et permettant de faire émerger 

de nouvelles manières d’être humain. 

C’est ce que montre également, d’une manière 

intéressante, un autre auteur américain, Rodney 

Starck dont les références sont données là, un 

sociologue américain des religions, qui réfléchit aux 

raisons de ce qu’il appelle L’essor du christianisme. 

C’est le titre d’un de ses livres en traduction française. 

Il montre que lorsque les premiers Chrétiens, 

en s’appuyant sur le réseau des synagogues 

hellénistiques et sur la diaspora, entreprirent de 

répandre l’Évangile, ils ne le firent pas en tentant de 

donner la force de la loi aux normes qu’ils tenaient 

pour sages et raisonnables, et donc naturelles. 

Ils n’ont pas cherché à imposer à l’État romain 

leur vision du monde. Ils ont mis en œuvre des 

pratiques sociales inventives, qui donnaient à leur 

vision humaine une forme de réalisation concrète et 

efficiente. Il en donne un exemple parmi d’autres, 

qui est intéressant : L’attitude de la nouvelle religion 

à l’égard des femmes qui les protégeaient contre 

les abus dont elles étaient victimes dans le cadre du 

paganisme. Cela passait, d’une part, par l’interdit 

chez les Chrétiens de l’infanticide des petites filles, 

ce qui était alors fréquent dans une société qui 

valorisait une descendance masculine, comme c’est 

encore le cas dans certaines contrées de l’Extrême-

Orient. Cela passait par le refus de l’avortement 

qui constituait alors une véritable boucherie pour 

celles qui le subissaient. Cela passait également 

par la compassion et la solidarité dont faisaient 

preuve les Chrétiens à l’égard des populations 

victimes des grandes épidémies qui ravagèrent 

l’empire romain à la fin du 2e siècle et au début du 

3e. Une attitude dont Starck souligne qu’elle était 

étrangère à la moralité du paganisme dominant. En 

cas d’épidémie, les Chrétiens restaient, prenaient 

soin des gens qui étaient atteints par la maladie 

et souvent ils mourraient avec eux. À force, ils ont 

développé une résistance au virus, et donc ils ont 

été en meilleure forme pour les défendre.

L’ÉGLISE : LABORATOIRE DE RENOUVEAU

Cela dessine une voie pour imaginer notre mission 

aujourd’hui : s’engager dans l’invention et la mise 

en place de pratiques sociales innovantes, sans 

rêver avec nostalgie à l’époque où l’Église était 

au contrôle de la société. Il se trouve que cela a 

produit ses fruits ambigus, pas tous négatifs. 

Aujourd’hui, nous entrons dans une autre époque 

où l’Église doit être inspirante, où elle ne peut plus 

rêver de contrôler. L’urgence, aujourd’hui, est de 

contribuer à réinventer des savoir-vivre dans les 

domaines les plus fondamentaux de l’existence (vie 

de couple, éducation des enfants, consommation 

des biens). Dans tous ces domaines, nous sommes 

un peu perdus, témoins de véritables catastrophes, 

qui ne sont pas simplement causées par des 

défaillances personnelles. Si dans les grandes villes 

en France, une nouvelle union conjugale se défait, 

ce n’est pas d’abord parce que nos contemporains 

seraient devenus des hédonistes vicieux qui ne 

pensent qu’à leur plaisir. Les raisons en sont 

culturelles, collectives, liées à la transformation 

de nos conditions d’existence, aux pressions 

qui s’exercent sur nous dans les domaines des 

conditions de travail, de logement, d’accès aux 

nouvelles technologies.

Voilà pourquoi faire la morale ne suffit pas. Cela 

ne suffit pas de proposer un approfondissement 

spirituel sur le sens de la fidélité. Il faut aussi créer 

les conditions pour rendre la fidélité possible, 

moins difficile. Il y a des pratiques nouvelles à 

inventer et à mettre sur pied pour ceux qui se 

lancent dans l’aventure du mariage, de la paternité 

et de la maternité, afin de donner consistance à 



16

l’union conjugale et à la responsabilité parentale. 

Elles ont été tellement bouleversées et en même 

temps idéalisées, qu’on peut trouver des chemins. 

Comment résister à la fureur du consommer 

plus, qui finit par broyer tant de personnes ? 

Face à cela, il importe d’inventer des formes de 

consommation, des formes de vie plus sobre. 

Mais il ne suffit pas de crier toujours moins pour 

résister au toujours plus. Il ne suffit pas de faire 

la morale. Bien sûr, nous sommes pour partie les 

complices de cette culture de consommation dont 

nous repérons bien les affaires néfastes dans nos 

propres existences personnelles. Mais il s’agit bien 

plus que de choix individuels. Ce sont des choix 

collectifs, d’une structuration de la société qui 

nous déborde. Pour lutter contre le toujours plus, 

il faut proposer de consommer mieux, inventer de 

nouvelles pratiques sociales, qui n’essayent pas 

d’imposer les comportements, mais qui essayent 

de les réaliser de façon exemplaire. On n’insistera 

jamais assez sur le rôle qu’a tenu, par exemple, 

le Secours catholique fondé par Monseigneur 

Rodhain. Rodhain disait : « Je n’ai pas beaucoup 

d’argent, j’essaie d’inventer des solutions ». Si ça 

marche, ça prendra. Et il a transformé le monde. Il 

a donné à la notion de solidarité tout son sens. Il 

ne faut pas d’imposer de manière arrogante, mais 

de faire exister comme une proposition séduisante.

Je vais vous donner deux exemples contrastés, qui 

ont pris de larges places dans le débat public ces 

dernières années, qui sont celles du mariage pour 

tous et de la promotion des soins palliatifs. Un 

des problèmes de la promotion du mariage pour 

tous a été d’essayer d’imposer et cela a créé des 

tensions très dures. Un contre-exemple, que je 

trouve très intéressant, est celui du soin palliatif. 

Les soins palliatifs ont été inventés par une femme 

anglicane en Angleterre, parce qu’elle avait, dans 

son existence, été confrontée à trop de cataclysmes 

et insupportables. Elle s’est donc mise au travail, 

en regroupant d’autres intelligences que la sienne 

pour réfléchir à la question. Ils ont cherché des 

techniques pour atténuer la souffrance. Par la 

suite, cela s’est un peu répandu, en France en 

particulier, par des congrégations religieuses qui 

ont mis en place des structures hospitalières de 

soins palliatifs, comme les Xavières. C’est devenu 

maintenant un objectif de la société globale de 

favoriser le soin palliatif.

À mon avis, c’est davantage la route à suivre, 

plutôt que la protestation contre l’euthanasie, 

même si je n’ai pas la moindre sympathie pour 

l’euthanasie. Ce n’est pas la question. Aujourd’hui, 

que sommes-nous capables de proposer comme 

pratiques alternatives ? Cela fait partie de nos 

questions. Dans quelles mesures, vos établissements 

d’enseignement, sont-ils réellement des pratiques 

alternatives qui proposent d’autres chemins 

d’éducation, de formation et d’instruction pour 

des enfants, qui ne sont pas tous issus des classes 

favorisées ? 

L’invention de nouvelles pratiques sociales, c’est la 

voie longue, mais il n’y en a pas pour tout. Si cela 

est vrai, nous devons apprendre à considérer l’Église 

non plus comme la gardienne d’un ordre menacé, 

mais comme un espace où sur les décombres des 

traditions effondrées, s’invente, à l’écoute de la 

parole évangélique, l’invention de nouveaux arbres. 

Il me semble que c’est le génie du pape François 

qui nous a lancés dans cette direction.



17

LA RESPONSABILITÉ 

ÉDUCATIVE LORS DE 

L’ENTRETIEN D’INSCRIPTION

Philippe REVELLO

Préfet au lycée Sainte-Marie-Mérieux

Dans les établissements scolaires catholiques, 

tla démarche d’inscription n’est pas une 

formalité administrative mais l’entrée dans une 

alliance éducative qui engage l’établissement à 

accompagner les jeunes au-delà des années de 

lycée, en anticipant leurs besoins, leur parcours, 

leur développement personnel. C’est pourquoi cet 

entretien constitue un levier essentiel pour évaluer, 

comprendre et préparer le chemin éducatif à venir.

Un accueil particulier est mis en place au lycée 

Sainte-Marie-Mézieux. Dans un premier temps, le 

directeur, Didier Tourrette, joue un rôle clé dans 

la première rencontre avec les familles. Il organise 

des réunions plénières, réunissant une quinzaine 

de familles à la fois, notamment celles dont les 

enfants sont en classe de 3e. Ces réunions peuvent 

durer jusqu’à deux heures, au cours desquelles 

Didier Tourrette présente l’établissement et 

ses spécificités, notamment pour les familles 

issues du public qui ne connaissent pas encore 

l’enseignement catholique. Cette présentation 

collective constitue une phase d’information 

essentielle. Elle permet de préparer efficacement le 

terrain pour les entretiens individuels qui suivent, 

menés par les préfets. Cet effort préalable rend les 

entretiens beaucoup plus fluides car les familles 

arrivent déjà bien informées. Quand une famille 

n’a pas assisté aux portes ouvertes, une visite de 

l’établissement prolonge parfois la session, ce qui 

peut durer jusqu’à trois heures. 

Dans un second temps, le préfet demande à l’élève, 

qui fait avec ses parents la démarche d’inscription, 

de préparer un travail écrit en amont de l’entretien. 

Ce travail, à mi-chemin entre une introspection 

personnelle et un support de dialogue, permet 

de dépasser la traditionnelle lettre de motivation 

souvent rédigée - voire dictée - par les parents. À 

travers ce document, c’est la voix de l’élève qui 

émerge. Ce questionnaire a été conçu par un 

professeur de français du lycée Saint-Vincent à 

Senlis, David Stratos. Il a été retravaillé pour en faire 

un outil central des entretiens car il est important 

de laisser l’élève s’exprimer directement, qu’il soit 

placé au cœur des échanges et des questions, afin 

d’évaluer ses  motivations réelles:

•	 Quelles sont vos matières préférées ? (essayez 

d’en expliquer les raisons)

•	 Quels sont vos points forts dans le domaine 

scolaire ? (rapidité, efficacité, mémoire...)

•	 Quels sont vos points de fragilité dans le 

domaine scolaire ? (lenteur, difficultés de prise 

de notes...)

•	 Quels sont vos points forts dans le domaine 

extrascolaire ? (sport, activités personnelles…)

•	 Quels sont vos centres d’intérêt ?

•	 Quelles sont vos expériences ? (stages, voyages, 

échanges linguistiques, engagement citoyen...)

•	 Comment imaginez-vous les conditions d’exer-

cice de votre futur métier ? (à l’extérieur, en 

équipe...)

•	 Quelles sont les spécialités dont l’intitulé vous 

attire ? (4 au choix) :

Numérique et sc. informatiques - Humanités, 

littérature et philosophie - Sc. économiques et 

sociales - Histoire géographie, géopolitique et 

sciences politiques - Sc. de gestion et numérique 

- Langues, littératures et cultures étrangères - 

Sc.de la vie et de la terre - Mathématiques - Sc. 

de l’Ingénieur - Arts - Droit/Gestion/Economie - 

Sc. Physiques et Chimiques

Philippe Révello prend connaissance des réponses 

de l’élève lors de l’entretien. Cela permet une 

lecture partagée, souvent révélatrice, et une 

spontanéité dans l’échange. Il faut veiller à ce que 

le questionnaire ne soit pas contrôlé ou modifié par 

les parents car cela garantit une parole authentique 

de l’élève. Il s’agit de découvrir l’élève dans sa 

vérité, à travers ses propres mots, ses choix et ses 

hésitations. Ce questionnaire permet de mieux 

cerner l’élève car il ne s’agit pas se fier uniquement 

aux résultats scolaires mais de percevoir ce qu’un 

jeune « porte en lui » : son potentiel, sa motivation, 

ses intérêts et ses ressources personnelles. Les 

questions permettent également d’explorer le 

projet d’avenir et l’orientation, l’objectif étant 

d’amener l’élève à se projeter dans une trajectoire, 

même floue, qui servira de base de discussion avec 

le professeur principal dès l’entrée en seconde.

L’entretien devient un espace de reconnaissance, 

l’entrée dans une communauté éducative fondée 

sur l’écoute, l’exigence et l’accompagnement. 

C’est l’engagement mariste. L’élève est accueilli tel 

qu’il est, l’établissement s’engage à le reconnaître, 

le respecter et l’accompagner. « Être mariste, c’est 

avoir confiance, sourire, et avoir l’œil qui pétille. » 

Cette manière d’entrer en relation avec la famille 

et le jeune constitue une forme contemporaine 

d’« annonce », au sens évangélique du terme.



18

MARISTES EN ÉDUCATION

Brigitte COFFIN

Modératrice de Maristes en éducation

Lors de la dernière Assemblée Générale, il y a deux 

ans, Assemblée Générale extraordinaire, j’avais 

conclu mon propos par quatre réflexions.

Notre monde n’est pas pire que celui des siècles 

précédents. Ce n’était pas mieux avant… Ce qu’a 

dit le père Gagey dans cette session nous incite à 

l’entendre. Le père Colin disait avant moi, quoi qu’il 

en soit, c’est cette terre qu’il faut travailler. Quoi 

qu’il en soit, nous sommes dans ce monde-là. 

Nous avons à faire vivre le Christ dans nos 

établissements, même en tant que laïcs, surtout 

en tant que laïcs. Nous sommes pour la plupart 

baptisés, donc à ce titre, prêtres, prophètes et rois. 

Cela rejoint parfaitement les préconisations de 

Vatican II. C’est dans notre dimension de laïc de 

faire vivre la spiritualité dans nos établissements. 

La montagne à gravir est haute, impressionnante, 

mais les Pères maristes sont là pour nous 

accompagner, sans oublier la présence constante 

de l’Esprit Saint.

Jean-Paul II avait inauguré son pontificat en disant : 

« N’ayez pas peur ». « N’ayons pas peur ». Le défi 

est énorme, mais il est incroyable à relever. 

Qu’avons-nous vécu pendant les deux dernières 

années ?

Il faut d’abord faire rappel du forum mariste à 

Toulon à l’automne 2023, avec la présence de 

nombreux laïcs, de nombreux Pères maristes, et 

surtout du Père John Larsen, supérieur général de 

la Congrégation. La problématique était simple : 

soit, à l’issue des réflexions portées, la congrégation 

décidait de se défaire de l’éducation, soit, aidée par 

les laïcs des établissements et plus particulièrement 

par les groupes Maristes en éducation, la décision 

de continuer à porter la spiritualité mariste dans les 

établissements restait réaliste. 

Devant la détermination et l’enthousiasme 

des participants, la Congrégation a décidé de 

continuer l’éducation. Le Père Larsen a même 

décidé d’aller encore plus vite que ce qui avait été 

prévu. Cela sous-tend que les groupes Maristes en 

éducation sont en première ligne pour faire vivre 

la spiritualité dans les établissements. Un vrai désir 

a vu le jour de rester mariste et, pour ce faire, 

de se donner les moyens nécessaires. Désormais, 

nous travaillons en réseau européen avec les sept 

établissements maristes français, les trois irlandais, 

et l’établissement de Fürstenzell en Allemagne, 

grâce à la tenue d’une commission de l’éducation 

qui pose les jalons d’une nouvelle gouvernance. 

Cette commission se réunit trois fois par an à Paris, 

ou à Rome et, partant des réalités de terrain des 

différentes entités, envisage un futur réaliste.

J’avais évoqué en introduction une assemblée 

générale « extraordinaire » voici deux ans, au 

cours de laquelle, nous avions voté un avenant 

à la charte des Maristes en éducation, avenant 

qui permettait d’accueillir dans nos groupes 

maristes des compagnons. L’idée était de ne 

laisser personne sur le bord de la route. Chacun 

est accueilli là où il en est,  dans son chemin de 

foi, ou pas, dans sa spiritualité différente, dans sa 

religion différente. Je suis très heureuse de vous 

dire que désormais, nous en comptons 5 dans nos 

groupes. Ils réunissent tous les cinq les différentes 

réalités que nous avions pointées, nous avons des 

membres de spiritualités différentes, nous avons 

des membres de religion différentes, et nous 

avons des personnes qui ne se sentent pas « fidèles 

d’Église », mais qui pourtant accompagnent, 

dans leur posture d’éducateur,  les jeunes et 

moins jeunes « à la manière de Marie ». En outre, 

et comme vous avez pu le constater hier matin, 

nous avons accueilli quinze nouveaux maristes en 

éducation (membres ou bien compagnons). Ce qui 

me réjouit tout particulièrement, c’est que dans 

ces nouveaux membres, nous trouvons quatre 

chargés de pastorale. Cela me paraît extrêmement 



19

important, nous savons bien la place majeure de la 

pastorale dans nos établissements et il est essentiel  

que les acteurs de cette pastorale puissent, avec les 

équipes de direction et toute la communauté se faire 

l’écho et le fer de lance de « l’esprit mariste ». Dans 

une des très belles lettres à laquelle j’ai répondu, 

j’ai également noté que c’était à la suite de la 

formation mariste proposée au début de l’année 

aux nouveaux personnels à Lyon que la personne 

qui écrivait s’était sentie appelée à s’engager. Cela 

nous redit l’importance de la formation. Il est plus 

que nécessaire de connaître et l’histoire mariste, et 

la spiritualité et en définitive ce à quoi on s’engage 

lorsque l’on veut être mariste en éducation.

Un petit retour sur les différentes réunions du 

CAME auxquelles nous participons à Paris. Nous 

en avons tenu deux en présentiel, et une en visio 

qui nous a permis de définir exactement ce que 

nous allions faire ces deux jours à la Neylière. Nous 

avions au mois de mai dernier trouvé le thème de 

l’année à venir : « Porteurs d’espérance », thème 

en lien avec l’année jubilaire que nous vivons. 

Nous avons également essayé de redéfinir avec 

l’aide d’un texte de Marc Walls intitulé « Comment 

l’histoire des pères maristes induit-elle les attitudes 

éducatives pour aujourd’hui ? » ce que l’on pouvait 

porter dans les différentes réunions maristes en 

éducation.

On remarque bien que les groupes, là où ils 

sont dynamiques portent un vrai projet. Le défi 

désormais serait de ne pas perdre de vue la 

dimension spirituelle à faire exister ; en effet, la 

spiritualité mariste ne pourra se maintenir dans les 

établissements  que si les maristes en éducation en 

sont les vecteurs 

Au mois de mai prochain, au CAME, nous aurons à 

choisir le thème qui sera porté l’année prochaine. 

N’hésitez pas à vous rapprocher de vos délégués 

au CAME de manière à faire des propositions qui 

vous tiendraient à cœur.

Je terminerai mon propos, non pas par la phrase 

habituelle de Nietzsche… Quoi que, je vais vous 

la dire quand même : « Si les chrétiens avaient des 

gueules de ressusciter, les églises seraient pleines ». 

Ayons des gueules de ressusciter !

Une réflexion, quand même, du Père François Marc : 

« L’église mariale ne connaît pas les réponses avant 

que les questions ne soient posées. Son chemin 

n’est pas tracé d’avance. Elle connaît les doutes 

et les inquiétudes, la nuit, la solitude. C’est le prix 

de la confiance. Elle participe à la conversion et ne 

prétend pas tout savoir. Elle accepte de chercher. » 

Une autre phrase, de Hannah Arendt :

« L’homme se tient sur une brèche, dans l’intervalle 

entre le passé révolu et l’avenir infigurable. Il ne 

peut s’y tenir que dans la mesure où il pense, 

brisant ainsi, par sa résistance aux forces du passé 

infini et du futur infini, le flux du temps indifférent.

Chaque génération nouvelle, chaque homme 

nouveau doit redécouvrir laborieusement l’activité 

de pensée. Longtemps, pour ce faire, on put 

recourir à la tradition. Or nous visons, à l’âge 

moderne, l’usure de la tradition, la crise de la 

culture. Il ne s’agit pas de renouer le fil rompu de 

la tradition, ni d’inventer quelque succédané ultra-

moderne, mais de savoir s’exercer à penser pour se 

mouvoir dans la brèche. » 

Quelles seraient donc les entraves d’un passé révolu 

qui nous paralyseraient ? » Cette interpellation 

vient questionner la capacité de notre institution 

à se transformer. Nous avons à réfléchir ensemble, 

à nous exercer à penser mutuellement pour 

apprendre à nous mouvoir dans la brèche du 

présent.

Si nous ne nous emparons pas de cette brèche 

du présent, nous devrons renoncer, c’est-à-dire 

admettre que notre message éducatif n’a plus rien 

à dire aux jeunes dont nous avons la charge, ni aux 

adultes que nous côtoyons. C’est aussi reconnaître 

et confirmer l’incapacité des laïcs à être les héritiers 

d’une tradition vouée à mourir. Par contre, si nous 

voulons continuer à transmettre, nous envisageons 

alors les modalités d’une passation qui qualifie 

religieux et laïcs et les incite ensemble à partager 

une espérance enracinée dans la mission confiée.

C’est les inviter à mettre en œuvre un projet 

éducatif chrétien, un projet éducatif chrétien et 

mariste, dans une perspective missionnaire. Nous 

avons ouvert une brèche dans un passé que nous 

fantasmions, ayons le courage de relever le défi qui 

est le nôtre, porteur d’espérance. 

Un dernier mot, du Père John Larsen, pour l’entrée 

en carême :

« Le leadership concerne tous les maristes, 

individuellement et collectivement. Nous assumons 

la responsabilité dans l’œuvre de Marie par notre 

disponibilité pour tout ce qui nous est demandé et 

en participant aussi pleinement que possible à la 

vie et à la mission de la société. »



20

PORTEURS D’ESPÉRANCE

Kevin DUFFY, sm

Provincial de la Province d’Europe 

Je m’appelle Kevin Duffy. Je suis père mariste, 

et Provincial de la province européenne. 

J’habite à Paris. J’ai servi pendant trois ans et 

je viens de commencer un deuxième mandat 

de trois ans comme Provincial. 

Je voudrais commencer par mentionner deux 

personnes pour lesquelles nous pourrions 

prier. D’abord, Frank Dowling, le délégué du 

Provincial pour l’éducation. Il est irlandais. Il 

a dû renoncer à cette session à cause d’un 

rendez-vous médical qu’il ne pouvait décaler. 

L’autre personne, c’est le Père Hubert Bonnet-

Eymard. Il est gravement malade à Londres et, 

depuis avant-hier, il est hospitalisé pour des 

traitements. Nous devrons prier pour Hubert 

lors de la messe. 

Quelques nouvelles depuis la session de l’an 

passé.

Pour cette année 2025, la chose la plus 

importante, c’est le chapitre général de la 

Société de Marie. C’est le corps suprême, 

qui prend des décisions concernant l’avenir 

des Pères maristes, ce que nous devons faire, 

où nous devons être, etc. C’est une réunion 

qui se tient tous les huit ans et qui est très 

importante. Cette année, ce chapitre a une 

importance particulière. Nous vivons une 

époque, non pas de changement, mais un 

changement d’époque, comme dit le Pape. 

Nous avons tous des avis sur le diagnostic, 

et même la philosophie, la théologie, pour 

décrire ces défis, mais c’est absolument clair 

que l’avenir ne sera pas comme le passé, ni 

comme le monde actuel. Il y aura de très 

grands changements. C’est ce qu’il se passe 

aussi pour les congrégations religieuses et 

pour la société de Marie.

Ce chapitre s’est réuni près de Rome en 

septembre et octobre de cette année. Lors 

du chapitre, nous favorisons la synodalité, 

essayons de mettre en acte les enseignements 

du synode et les enseignements du Pape. 

C’est le discernement commun, ensemble, 

qui consiste essentiellement dans une vraie 

écoute. C’est l’écoute des autres, l’écoute des 

voies qui sont différentes, pour chercher la 

volonté de Dieu. Nous espérons que l’Esprit 

Saint va nous guider sur les voies inattendues, 

mais nous ne savons pas encore  lesquelles. 

Le supérieur général, John Larsen, a parlé 

de deux choses en particulier. La première 

chose, c’est notre système de recrutement et 

de formation des jeunes maristes. C’est très 

internationalisé. La Société de Marie devient 

plus petite, mais plus unifiée et plus globale. 

On peut le voir déjà avec nos deux plus jeunes 

Pères maristes en Europe : le plus jeune est 

Allemand, et il va être nommé assistant au 

maître des Novices à Davao, aux Philippines. 

L’autre est espagnol, et il vient d’être nommé 

Supérieur des Maristes au Mexique. Cela 

montre que la société de Marie devient non 

pas nationale, mais continentale et plus 

globale. Nous voulons jouer notre rôle en tant 

que Province européenne dans ce processus. 

Un développement important pour l’avenir est 

la création de nouvelles missions, surtout par 

le Père général et son équipe. Le document 

que le Pape Pie VI a donné aux Maristes qui 

partaient dans les missions, commençait par 

ces mots : « Omnes gentes » (Toutes les nations). 

La Maison générale a ainsi nommé quelques 

communautés « Omnes gentes ». Une de ces 



21

nouvelles communautés est en Espagne, pour 

accompagner les pèlerins sur le Camino de 

Santiago de Compostela, qui correspond au 

charisme mariste. Une autre communauté 

est en Turquie. C’est une œuvre avec des 

Chrétiens qui viennent du Moyen-Orient, des 

musulmans, etc. Cette ouvelle mission a de 

très grandes difficultés qui sont évidentes dans 

un pays musulman. Avoir une communauté 

missionnaire chrétienne n’est pas du tout 

facile. Il y a une autre mission qui est assez 

connue au Thaïlande, auprès des migrants. Une 

quatrième mission avec des migrants se situe à 

Parramatta, près de Sydney, en Australie. Ces 

communautés ont une importance qui n’est 

seulement symbolique. Elles montrent qu’un 

avenir différent commence à se présenter à 

notre petite Société de Marie. 

En ce qui concerne la Province européenne, 

le forum à Toulon en octobre 2023 a marqué 

un moment très important. Nous autres, Pères 

maristes, nous avons pensé que nous devions 

répondre à ces nouveaux mouvements dans 

le monde des Maristes en éducation. Que  

pouvons-nous faire, avec nos ressources très 

limitées en termes de personnes, parce que 

les Pères maristes en Europe sont très âgés, 

comme c’est le cas dans de nombreuses autres 

congrégations? C’est la réalité. Est-ce que la 

Société de Marie va continuer en Europe ? Est-

ce qu’il y aura des Pères maristes pour animer 

ou accompagner les groupes de Maristes en 

éducation à l’avenir ? C’est une vraie question 

et nous devons dire quelque chose sur ce sujet. 

Quelques nominations des Pères touchent le 

monde d’éducation et je veux les évoquer. Le 

Père Rafael Ramila Fernandez, ici présent, va 

rejoindre la Communauté de Toulon. Le travail 

qu’il fait dans les écoles de Bury-Rosaire sera 

repris par le Père Jimmy McElroy. Le Père Louis 

Niyongabo est nommé dans la Communauté 

à Lyon. Il va poursuivre ses études et travailler 

dans le monde de l’éducation.

Pour ce qui concerne la présence des Pères 

maristes à Lyon, un jeune Père africain va 

faire des études en gestion et nous espérons 

qu’il le suivra avec Sainte-Marie-Lyon. Il sera 

probablement là pour trois ans, le temps de faire 

ses études pour devenir chef d’établissement 

dans les écoles africaines qui se développent. 

Nous espérons qu’un autre Père européen 

sera nommé dans la communauté avant Noël. 

Le Père Bernard Boisseau va à Paris et le Père 

Roger Lordong reste à Lyon. 

Dans ce contexte, nous avons réfléchi beaucoup 

sur cette question vocationnelle. Cela s’est fait 

au sein d’une commission de Pères maristes, 

avec la participation de Florence Poirie, chef 

d’établissement du lycée Saint-Vincent. Si nous 

ne faisons rien et s’il n’y a pas de nouveaux 

Pères maristes en Europe, nous mourrons 

comme congrégation. C’est déjà une certitude 

dans plusieurs pays. C’est la fin. Nous ne 

sommes pas en mesure de créer des vocations. 

Les vraies vocations viennent de Dieu. Nous 

devons faire ce que nous pouvons pour aider 

les vocations. Or, nous avons constaté que 

nous sommes « inconnus et cachés »… Mais 

ça ne veut pas dire invisibles. 

J’aimerais vous demander, en tant que maristes 

laïcs et membres de Maristes en éducation, de 

prier pour des vocations. C’est un moyen très 

important, peut-être le plus important. Si nous 

voulons des vocations réelles qui viennent 

de Dieu, nous devons prier. Concrètement, 

je vous demande d’encourager des jeunes 

qui expriment une ouverture à une vocation 

ecclésiale. Nous devons nous mobiliser. 

Tout est coïncidence, mais peut-être non. Le 

25 mars, c’est la fête de l’Annonciation. La 

commission de communication a créé quelque 

chose pour cette fête, une nouvelle initiative 

qui concerne des vocations. L’invitation a été 

envoyée aux établissements notamment.



22

FLORILÈGE 

DE PHOTOS



23



24



25

EXTRAIT DE LA CHARTE

L’association des Maristes en éducation réunit 

des enseignants, personnels et bénévoles des 

établissements scolaires maristes. Dans le 

sillage des religieux maristes, ils sont appelés 

à regarder Marie comme la figure évangélique 

dont ils s’inspirent pour leur mission éducative. 

Ils reconnaissent ainsi le souffle évangélique 

et la richesse éducative de l’esprit mariste, 

un esprit qui privilégie l’accueil de tous et 

l’attention aux plus démunis, la confiance et 

l’écoute, le souci de la croissance de chacun, et 

le partage fraternel. Ils reçoivent cet héritage 

comme une mission à poursuivre. Pour cela, ils 

s’engagent à mettre en œuvre l’esprit mariste 

dans leurs attitudes éducatives et dans les 

choix pédagogiques de leurs établissements et 

à approfondir la tradition mariste pour éclairer 

leur vie et leurs engagements.

ENGAGEMENT

Dieu est Père de tous les hommes. Parce qu’il 

nous aime, il nous donne la vie et nous confie 

l’univers, et, pour nous, notre école. Croyez-

vous en Dieu le Père ?

Oui, je crois.

Jésus est l’Envoyé du Père. Il est venu parmi 

nous pour nous guider et nous libérer. Par sa 

mort et sa résurrection, il a fait triompher la 

vie. Il est maintenant présent parmi nous et il 

viendra tout accomplir. Croyez-vous en Jésus, 

Christ, le Fils du Père ?

Oui, je crois.

L’Esprit est présence de Dieu parmi nous. Il nous 

réunit pour servir nos frères et être témoins 

de Jésus. Croyez-vous en l’Esprit de Jésus qui 

répand l’amour de Dieu en nos cœurs et qui 

nous envoie pour révéler son amour à nos 

frères les hommes ?

Oui, je crois.

Aujourd’hui, nous disons notre volonté de 

prendre part à la mission de l’Église en nous 

engageant auprès des jeunes et dans nos 

relations dans l’école selon l’esprit de Marie. 

Voulez-vous vivre auprès des jeunes et de vos 

collègues de cet esprit et faire vivre l’association 

Maristes en éducation ?

Oui, je crois.

Telle est notre foi. Tel est notre désir de servir 

l’Évangile. Que Dieu nous bénisse. Que Marie 

nous anime.

PROFESSION DE FOI ET RENOUVELLEMENT

DE L’ENGAGEMENT MARISTE



26

PROVINCE D’EUROPE

Père Kevin DUFFY

Père Jimmy McELROY

CONSEIL DE TUTELLE

Brigitte COFFIN

Marie-Pierre CLAVIER

Vincent LANGLOIS

Père Bernard THOMASSET

NOTRE-DAME DE FRANCE

LONDRES

Aqela LIKULAGI VERE

Marie Astrid RAUX

SAINT-VINCENT

SENLIS

Michelle BRUIET

Ludovic KOROLOV

Sonia LAMY

Myriam LEMAIRE

Béatrice LEROUX

Sonia MONNIER

Catherine PETIT

Florence POIRIER

Stéphanie PEIX

BURY ROSAIRE

SAINT-LEU-LA-FORÊT & MARGENCY 

Agnès BALCAEN

Séverine BELLAIR

Dominique BOISSEAU

Chrystelle BUSSON

Cécile COMBETTE

Sarah COLIN

Céline DAQUIN

Sandrine DUPEYROUX

Jeanine FRUIT

Guillemette MALHERBE

Grâce MATONDO-DIANUAMBA

Pascal MEUNIER

Merlin MONGBANDI

Delphine PAREJA

Laure PEILLON

Père Rafael RAMILA FERNANDEZ

Sandra SAINFLOU

Edyta SUTOR

Béatrice TRAVERS

SAINTE-MARIE

RIOM

Thérèse BOUTTES

Patricia CLAIRET

Valérie COUDERT

Mathieu DISTASI

Béatrice GENESTE

Fabrice MOIROUX

Alphonse N’GOM

Sylvianne NODIN 

Claire SANTALLIER

Yann THÉBAULT

SAINTE-MARIE

LYON

Marc BOUCHACOURT

Hervé BOURLOUX

Romain BERTHELOT

Hélène CARION

Xavier DUFOUR

Jean-Baptiste FRONDAS

Père Roger LORDONG

Valérie NEYRET

Philippe REVELLO

Catherine RICARD

Vincent RICARD

Yves THEVENIEAU

Didier TOURRETTE

Valérie TOURRETTE

Marie Jo VERNAY

SAINT-JOSEPH LA CORDEILLE

OLLIOULES

Fabienne ANNINOS

Brigitte ARCE-CORTEZ

Adeline BARNAY

LA NEYLIÈRE 2025

LES PARTICIPANTS



27

Stéphane BONJOUR

Marie ANDRIEU CLAQUIN

Raïssa COLOTTE

Odile FERRANDI

Marie-Sophie GAUVIN

Dorothée LÈBRE

Christel LOUIS

Sybille MARTIN

Didier MORDACQUE

Isabelle RABIAN

Stefania RANUCCI

Pascale SÉPULCRE

SAINTE-MARIE

LA SEYNE-SUR-MER

Oscar ARCE

Patrick BONNAUDET

Carole DEVERDUN

François ESPOSITO

Marie-Christine JOLIVET

Sandy MARTINI

Anne-Sophie POLAK

Bruno SIMONI

Christine VELLA

Pierre VELLA

COURS FÉNELON 

TOULON

Véronique BÉNARD

Laurence BÉRAUD-SCHMITT

Fabien BONNETON

Magali CHARRIER

Nathalie CURET

Sophie GALLOY

Anne GAXOTTE

Sophie GROOS

Hélène LANQUY

Nathalie MAILLOT

Anne NONÈS-LEDUC

Père Louis NIYONGABO

Sébastien RESCH

Julie SAINT-JACQUES

Émilie THOMAS

Emmanuel TILMONT

DES RESSOURCES À VOTRE DISPOSITION

Des ressources sur les Maristes sur le site internet de Maristes en éducation :

https://maristeseneducation.com 

Les actualités maristes sur le blog européen d’éducation mariste :

https://european-marist-education.over-blog.com

Les dossiers préparatoires et les comptes rendus (en version pdf) des sessions à La Neylière. 

À demander auprès de Laurence BÉRAUD-SCHMITT : beraudschmitt@coursfenelon.com 

•	 2018 : Le dialogue interreligieux

•	 2019 : Voir grand

•	 2020 : Marie des Commencements

•	 2022 ; Je croîs, j’y crois

•	 2023 : S’engager d’un souffle renouvelé

•	 2024 : Faire corps

•	 2025 : Porteurs d’espérance



28


