MARISTES EN EDUCATION
La Neyliere

FAIRE CORPS



FAIRE CORPS
Céline SOLA

Responsable du service formation
au Diocese d'Annecy

QUE SIGNIFIE « FAIRE CORPS» ?

Dans un contexte marqué par I'individualisme et
des revendications autour du corps, Céline Sola
questionne |'assemblée sur ses représentations
de [I'expression: «ensemble», «solidarité»,
«unicité», «coordination», «complémentarité».
Cependant, elle souligne que cette notion peut
également porter des connotations moins
harmonieuses, évoquant le «corps a corps»,
«l'entre-soi» ou le «communautarisme». Le
«faire corps» peut donc étre percu comme
porteur de risques autant que d'opportunités,
en fonction de la représentation qu’on en a
dans la communauté éducative.

« CORPS» ET «FAIRE CORPS » :

IDEE D'UN DYNAMISME

La double assertion entre risque et opportunité
du «faire corps» trouve en premier lieu sa
richesse dans le foisonnement de sens du
mot «corps» lui-méme. Ce mot désigne non
seulement |'étre lui-méme (garde du corps,
a corps perdu...) mais aussi la substance
matérielle (un corps céleste, le corps du délit,
un corps simple...). Céline SOLA définit ainsi
le mot «corps» comme la dimension incarnée

de [l'existence. Enracinée dans ['existence,
I'expérience corporelle engage le sujet dans
le monde. Il s’agit d’un corps vivant, capable
d’action et réflexion et sur lequel nous avons
le pouvoir. Le verbe utilisé dans I'expression,
«Faire», induit de son c6té un dynamisme,
une action en vue d’agréger des unités pour
constituer une plus grande unité.

« FAIRE CORPS »: ENTRE TENSIONS

ET ENGAGEMENTS PERSONNELS
L'expression «Faire corps» est une expression
commune utilisée dans notre langage de
facon positive comme négative. Deux figures
lexicales illustrent cette ambivalence:

Corporation: assembler pour donner une
force, faciliter la transmission des savoirs,
recherched’unité. AuMoyen Age, c’estl’idéedu
compagnonnage qui implique la transmission
du métier et des savoirs associés par un maitre
a son apprenti (par exemple chez les Maristes,
il y a une certaine facon d’éduquer). Dans ce
sens positif, nous sommes dans un «Faire corps
pour»: le groupe progresse ensemble en vue
d'un plus grand bien pour tous.

Corporatisme (dans son sens négatif):
repli identitaire, défense des intéréts d'un
groupe donné, idée d'une menace extérieure.
Ce terme revét une connotation péjorative
car il renvoie aux corporations de [’Ancien
Régime qui imposaient les membres de leur
groupe et négligeaient I'intérét commun. Les
corporations sont parfois si puissantes qu’elles
peuvent étre a |'origine de lobbying. Dans ce
sens négatif nous sommes dans un «Faire
corps contre» : le groupe se sent menacé et
unit ses forces pour se défendre contre un
ennemi commun.

A travers cette tension entre unité ouverte
et repli communautaire, chacun est invité
a interroger ses propres appartenances. Le
corps enseignant illustre cette complexité. Ce
corps représente un ensemble d’enseignants
constituant une plus grande unité capable
d’action et de réflexion sans pour autant nier
les individualités. Cependant on le voit que le
faire corps de ce groupe peut étre soumis aux



deux assertions : faire corps pour et faire corps
contre. Il y a une tension qui existe pour a la fois
permettre la progression ensemble mais aussi
pour respecter les individualités, les autres voix,
les opinions différenciées. Il s'agit ici de prendre
conscience que chacun doit s’interroger sur
son implication dans le faire corps et ce qu'il
souhaite que ce corps incarne. La tension entre
le «faire corps pour» et le «faire corps contre»
oblige ainsi a se positionner, a ne pas se laisser
porter passivement par les événements. En
effet, I'attitude individuelle -engagée, distante,
défensive, ouverte - influence la nature méme
du corps collectif: en I'enrichissant ou en le
crispant. Ainsi, la constitution d'un «faire
corps» Véritablement fécond repose sur un
objet commun clairement identifié et partagé,
autour duquel les membres peuvent dialoguer,
échanger et construire ensemble.

L'EGLISE COMME CORPS:

UNE IMAGE PAULINIENNE

C'est a travers les écrits de saint Paul que I'on

découvre I'analogie de I'image du corps pour

parler de I'Eglise.

* “Nous avons tous, en effet, été baptisés
dans un seul Esprit, pour former un seul
corps.” (1 Co 12, 13)

* £t cest de lui [Le Christ] que le corps tout
entier, coordonné et bien uni grace a toutes
les articulations qui le desservent, selon une
activité répartie a la mesure de chacun, réalise
sa propre croissance pour se construire lui-
méme dans I'amour. (Ep 4, 16)

* La multitude de ceux qui étaient devenus
croyants avait un seul cceur et une seule
ame, et personne ne disait que ses biens lui
appartenaient en propre, mais ils avaient
tout en commun. (Ac 4,32)

Paul (quibaignedansuneculturegrécoromaine
ou le corps -S6ma- est plus connoté de facon
négative comme une prison pour I'ame) va
utiliser la conception juive du mot : le corps
n‘est pas pour lui I'enveloppe corporelle mais
ce qui permet d’entrer en relation avec |'autre.
L'image servira pour parler de la relation avec
soi-méme, avec les autres et avec Dieu.

Paul a progressivement élargi l'image du corps:
a partir du corps sacramentel — celui que le
Christ a donné lors de la Céne — les croyants
deviennent, par le partage eucharistique, le
corps du Christ en tant que communauté.
« Vous étes le corps du Christ », c'est-a-
dire le corps ecclésial. Cette transformation
du sacrement en corps communautaire est
centrale : I'acte liturgique n’est pas symbolique
seulement, il crée une réalité spirituelle.

1 Co 12, 12-31 : Diversité et unité dans le corps
ecclésial: I'Esprit Saint comme lien vivant.
L'unité du corps ne signifie pas uniformité.
Chaque membre y est unique, avec une
fonction propre, et tous sont indispensables,
méme le plus petit ou le plus discret est vital
pour le bon fonctionnement de I'ensemble.
C’est également ce que I'on retrouve chez saint
Francois de Sales, avec l'unidivers salésien:
I"'unité dans la diversité grace a la charité.

Le principe moteur de cette unité, c’est I'Esprit
Saint : il est celui qui donne la vie, qui permet
la communion sans confusion, et qui assure la
croissance. Il garantit aussi la complémentarité
entre les membres. Ce souffle vital de I'Esprit
permet d’articuler le respect des singularités
avec la recherche du bien commun, sans que
I'un soit sacrifié a 'autre.

Col 1, 18: Le Christ est la téte du corps qui
est I'Eglise. Il ne faut pas voir le Christ comme
un simple membre du corps, mais comme sa
«téten, au sens fort du terme. Dans la culture
grecque, la téte est le siege de l'impulsion
vitale, de la croissance : c'est de la que part
I'énergie, la coordination, la cohérence. Le
Christ, en tant que téte du corps, n'est donc
pas un dominateur mais celui qui donne vie,
celui qui oriente et anime |'ensemble. Ainsi,



I'Eglise n’est pas un corps autonome qui se
tiendrait en vis-a-vis du Christ, mais elle vit
dans une union intime avec lui. Sans le Christ,
il n'y a pas de vie ecclésiale véritable. Cette
union n’est pas une dépendance servile, mais
un lien vital, organique, structurant. Ce que
les Peres ont appelé « le corps mystique » (qui
est lié au mystére de Dieu), c’est-a-dire I'Eglise
spirituellement animée par I'Esprit du Christ.

I_’Eglise n'est pas une construction purement
humaine. Ce ne sont pas les croyants qui
décident de «faire Eglise», mais bien le Christ
qui, en rassemblant ses fidéles, constitue cette
Eglise et les nourrit de son propre corps. Il y a
ici un mouvement de circularité, ou le Christ
rassemble et alimente, et les croyants recoivent
et deviennent ensemble le corps ecclésial. Ce
changement de perspective est fondamental : il
rappelle que la croissance de I'Eglise ne repose
pas uniquement sur des forces humaines, mais
gu'elle dépend d'un «tout Autre», de Dieu. Dés
lors, une communauté éducative catholique ne
peut ignorer cette dimension transcendante
dans son propre fonctionnement. Dés lors, une
question essentielle se pose: quelle est la place
donnée a Dieu dans nos dynamiques éducatives
collectives? Linvitation est claire: inclure
activement cette dimension spirituelle, et ne
pas s'arréter aux seules capacités humaines.

LE CONCILE VATICAN Il :

QUATRE IMAGES DE L'EGLISE

Le concile Vatican I, dans sa constitution

dogmatique sur I'Eglise Lumen Gentium

(lumiere des peuples), redonne une importance

majeure a l'image du corps mystique du

Christ, dans la lignée de Paul, mais avec un

approfondissement contemporain. L'Eglise

y est présentée a travers quatre dimensions

complémentaires :

* Ll'image du corps mystique du Christ
rend compte de la nature profonde de
I’Eglise (son unité avec le Christ), exprime
sa finalité (étre signe de la présence de
Dieu), et souligne le type des relations qui
unissent ses membres (chacun y occupe
une place unique, essentielle et différente
de l'autre, et en méme temps tous y sont
liés par une solidarité fondamentale).

LEglise en tant que corps du Christ
met en avant la réalité humano divine de
I'Eglise. Elle permet de penser la relation
entre I'Eglise et le Christ. La communion
au corps eucharistique construit le corps
ecclésial du Christ. Elle affirme aussi la
nécessaire diversité de ses membres tout
comme le reprend la notion de peuple de
Dieu.

En tant que Peuple de Dieu (qui est en soi
une forme de faire corps), il y a I'affirmation
de I'égalité de tous les baptisés dans la
dignité d'une existence de baptisé et la
diversité des services, des ministeres. Paul
avait privilégié le terme du corps plutét que
celui de peuple pour s'écarter de I'image
du peuple élu et s'ouvrir ainsi a toutes les
nations.

LEglise n'existe pas pour elle-méme.
Elle est envoyée par I'Esprit Saint qui
I'accompagne. Il n'y a pas une séparation
entre Eglise institutionnelle et Eglise
missionnaire. C'est I'ensemble de I'Eglise
qui est spirituel, Temple de I'esprit.




Ces quatre images s’entrelacent et permettent
une compréhension plus nuancée de la réalité
ecclésiale : un corps vivant, diversifié, animé par
une force spirituelle et tourné vers |'extérieur.

MINISTERES ET FINALITE COMMUNE :

LE SERVICE AU CCEUR DE L'EGLISE

Tous les ministéres institués dans I'Eglise — y
compris les ministeres «sacrés» — ont pour
vocation exclusive le bien du corps tout entier.
Il ne s’agit pas d’une autorité qui surplombe,
mais d’un service. Ainsi, dans la suite de la
constitution sur I’Eglise on trouve les chapitres
concernant son organisation institutionnelle
définissant les réles et places de chacun.

Le Christ Seigneur, pour assurer au Peuple
de Dieu des pasteurs et les moyens de sa
croissance, a institué dans son Eglise divers
ministeres qui tendent au bien de tout le corps.
En effet, les ministres qui disposent du pouvoir
sacré sont au service de leurs fréres, pour que
tous ceux qui appartiennent au Peuple de Dieu
et jouissent par conséquent, en toute Vérité,
de la dignité chrétienne, puissent parvenir
au salut, dans leur effort commun, libre et
ordonné, vers une méme fin. (LG 18)

Cependant, malgré lintention du Concile,
I'institution, dans son organisation hiérarchique,
a souvent pris le pas sur |'esprit de service. D'ou
unetension actuellementdans|’Eglise. Comment
entendre |'égale dignité des membres du corps
quand dans le méme temps une hiérarchie
s'installe entre les membres? Ce déséquilibre,
qualifié de «corporatisme clérical » par le pape
Francois, affaiblit 'unité et la vitalité du corps
ecclésial. Cette dérive se lit dans le langage
liturgique: prier «pour le pape, les évéques, les
religieux... et le peuple racheté», souligne une
hiérarchisation implicite qui peut étre ressentie
comme une mise a I'écart du «peuple». Ce
déséquilibre structurel n’est pas propre a I'Eglise
. i menace toute organisation humaine. Est-ce
plus facile dans une communauté éducative

catholique? La collégialité réelle est-elle mise
en ceuvre? Le projet éducatif est-il au service
de tous, sans sacrifier certains au bénéfice
d'autres? Prend-on soin a parts égales des
enseignants, éléves, personnels administratifs ?
Il en découle I'importance d'une gouvernance
juste, qui ne gomme pas les responsabilités
mais veille a leur équilibre. Si une communauté
perd de vue la finalité du faire corps — le bien
commun, I'unité dans la diversité — elle court le
risque de verser, elle aussi, dans une forme de
corporatisme. C'est pourquoi il est essentiel de
rester attentif a cette dynamique: toute tension
doit étre interrogée, discutée, régulée.

VERS UNE HYPOTHESE EDUCATIVE:
LITURGIE ET SYNODALITE COMME MODELES
le  modele synodal peut inspirer le
fonctionnement éducatif du corps enseignant et
lui offrir des opportunités de réfléchir a sa facon
de faire corps. Deux voies sont principalement
proposées pour faire corps en Eglise:
* La liturgie : par la communion, la parole
mise en avant, la priere commune
* La synodalité : par le marche ensemble,
I'écoute commune
Ces deux dimensions ecclésiales offrent
des reperes concrets pour penser un mode
de fonctionnement éducatif fondé sur la
communion, la coresponsabilité et |"écoute.

La liturgie est par définition le lieu de la
communion et donc de constitution du
corps du Christ. Lensemble des baptisés
se réunit pour faire corps, faire Eglise. Dans
I'Eglise ancienne, les pratiques d'initiation
se confondaient avec I'édification et la
structuration des communautés chrétiennes,
aujourd’hui encore le Directoire pour la
catéchése (2020) évoque l'itinéraire rituel de
I'initiation chrétienne comme «une forme
accomplie de la doctrine qui non seulement
se réalise dans I'Eglise mais la constitue »'. Un
itinéraire d'initiation qui constitue I'Eglise. Il
n‘est alors pas étonnant que le dernier rite de

1. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA PROMOTION DE LA NOUVELLE EVANGELISATION, Directoire pour la catéchése,
Montrouge - Paris, Bayard — Mame - Cerf, 2020, n° 69.



cet itinéraire soit la communion eucharistique,
un sommet qui fait entrer pleinement les
néophytes dans la communion ecclésiale,
communion ecclésiale qui devient des lors
source de leur vie chrétienne.

Céline Sola insiste sur le poids symbolique
et spirituel de ces gestes, notamment le
renvoi liturgique des catéchumenes avant la
communion: un acte fort, destiné a faire sentir
corporellement que I'on n’est pas encore
pleinement membre du corps. Méme si cette
pratique semble aujourd’hui moins répandue,
elle garde une pertinence théologique: elle
interroge toute I'assemblée sur la signification
de l'appartenance au corps du Christ. La
liturgie ne se «comprend» pas toujours au
sens intellectuel, elle se vit, et c'est dans cette
expérience que le sens se révéle.

La synodalité n’est pas juste une méthode
c'est la nature méme de 'Eglise. En paralléle de
la liturgie, la synodalité est la seconde voie du
faire corps ecclésial. Ce n’est pas une méthode
de gouvernance mais bien une maniére d'étre
Eglise, intrinséquement liée & I'égalité des
baptisés. Le Synode sur la synodalité?, en cours
depuis plusieurs années, en est |'expression

concrete. Ce processus a impliqué une large
consultation a tous les niveaux - local, national,
continental- jusqu’‘a une session romaine,
avec une seconde prévue en octobre 2024. Le
document final sera ensuite confié au pape,
comme le veut la tradition catholique.

«la synodalité signifie le modus vivendi
et operandi (maniére de vivre et de faire)
spécifique de I'Eglise Peuple de Dieu qui
manifeste et réalise concréetement son étre
de communion dans le fait de cheminer
ensemble, de se réunir en assemblée et que
tous ses membres prennent une part active a sa
mission évangélisatrice », selon la Commission
théologique internationale.

La vie synodale « est le témoignage d’une
Eglise constituée de sujets libres et divers, unis
entre eux dans la communion, qui se manifeste
de facon dynamique comme un unique sujet
communautaire »® : I'expression de chacun est
favorisée et prise en compte. Il ne s'agit pas
de jauger la voix du plus grand nombre mais
bien de donner la parole a chacun et de la
considérer a égale valeur que celle des autres,
méme si elle est unique.

2. https://eglise.catholique.fr/synode-des-eveques-2024-sur-la-synodalite

3. COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, La synodalité dans la vie et la mission de I'Eglise, Paris, Cerf,

2019, n° 55.



L'expérience du Synode révele une rupture avec
les formes traditionnelles de rassemblement:
les grandes hiérarchies visuelles ont été
remplacées par une disposition plus égalitaire.
Finis les amphis structurés selon la hiérarchie
ecclésiale (cardinaux devant, évéques derriere),
les participants ont été réunis en tables de douze
personnes, mélant évéques, laics, religieux,
femmes, hommes, uniquement rassemblés
selon leur langue commune. Le pape lui-
méme était a une table centrale, sans position
dominante. Cette mise en forme est hautement
symbolique. Elle traduit un changement de
posture : I'égalité vécue dans le corps devient
visible, incarnée. L'idée est claire: le faire corps,
ce n'est pas I'absorption des différences, mais
I'unité a travers la diversité, dans un espace de
dialogue réel et vécu.

La liturgie quotidienne a été au cceur de ce
synode. Ce n'était pas une formalité annexe
mais un élément constitutif de la démarche
synodale avec une méthode de discussion
novatrice, appelée «conversation dans
I'"Esprit»: Chaque membre s'exprime a tour
de réle, a égalité, avec un temps de parole
strictement encadré (4 minutes), suivi d'un
temps de silence et de priere, puis d'un
deuxiéme tour, ou chacun partage ce qui lI'a
interpellé chez I'autre — et non ce qu'il veut
répéter de sa propre pensée. Un modérateur
est chargé de veiller a ce respect de |'écoute

et de lintériorisation. Ce n’est qu'apres ce
temps de réception mutuelle qu'un échange
véritable est engagé. Ce modeéle de dialogue
est profondément ancré dans une spiritualité
de I"écoute. Il ne s'agit pas simplement de
débattre, mais de se laisser transformer par
la parole de I'autre, dans un climat de priére.
Ce modele conjugue pleinement liturgie et
synodalité, comme deux piliers d'un méme
corps en chemin.

Le faire corps synodale suppose des exigences:
temps, écoute, et désapprentissage. Il s'agit
d'accepter un temps long, d'accepter de se
rendre disponible malgré des contraintes
extérieures, et d'accepter une écoute véritable,
sans préjugés, méme en présence de figures
d’autorité ou de collegues avec qui I'on est en
désaccord. Cette écoute n’est pas passive: elle
suppose d’entendre ce que l'autre exprime,
comme voix potentielle de Dieu. Le faire
corps, dans cette optique, devient lieu de
discernement collectif. Ce rythme long et cet
enracinement dans la diversité des réalités
locales disent quelque chose de fondamental:
faire corps en Eglise ne se décréte pas, cela se
chemine ensemble, dans un temps partagé. La
synodalité devientle modus vivendi et operandi
de I'Eglise, selon les mots de la Commission
théologique  internationale.  Une  Eglise
synodale est une Eglise de la participation et
de la coresponsabilité.




La démarche synodale peut s'appliquer aux
communautés éducatives. L'enseignement
catholique en France a lancé une démarche
de type synodale depuis 2018 «la démarche
prospective ».

Il est difficile, dans une communauté éducative,
de définir le bien commun : c’est cependant
ce que cherche a incarner le projet éducatif.
Il est indispensable d’inclure dans cette
communauté les enseignants, personnels,
familles, et éléves. Les jeunes ne doivent pas
étre considérés a la marge, mais comme des
membres a part entiére du corps éducatif.
Le projet éducatif devient alors le lieu ou
s'articulent participation et coresponsabilité,
pour construire ensemble ce que |'on veut
faire croitre.

Deux pistes de mise en ceuvre du faire corps
éducatif:

e 17 piste : Le savoir-étre avec

Le processus de formation est un processus
d'accompagnement personnel des processus
de croissance. Il nous faut entendre le processus
de formation comme aidant la personne a
prendre forme, a révéler son identité profonde.
La communauté éducative est coresponsable de
cette croissance. Le projet éducatif est le garant
de cette unité, du faire corps, qui exige qu'il n'y
ait pas d'étanchéité entre les différents temps
d’'éducation, de connaissance ou de sagesse.

Dans le Directoire pour la catéchése (N°136
a 150), 4 dimensions de la formation sont
mises en avant : savoir, savoir-faire, savoir étre,
savoir étre avec. La dimension du «savoir étre
avec» est a la fois un acte d’éducation et de
communication. Elle vient développer les
capacités relationnelles de I'éducateur qui prend
en compte le jeune dans l'acte d'éducation.
C'est accompagner |'autre dans sa croissance
personnelle, avec respect de son autonomie, en

créant un espace de confiance et de dialogue.

Cela implique une attention constante a
la personne dans sa totalité: intellectuelle,
émotionnelle, relationnelle et spirituelle.

C’est ce qu'a voulu traduire le pape Francois
dans son exhortation apostolique sur les
jeunes, Christus Vivit (Il vit le Christ) parue en
mars 2019, au N°206 :

La pastorale des jeunes ne peut étre que
synodale, autrement dit, constituer un « marcher
ensemble» quiimplique une « mise en valeur des
charismes que I'Esprit donne selon la vocation
et le réle de chacun des membres [de I'Eglise], &
travers un dynamisme de coresponsabilité. [...]
Animés par cet esprit, nous pourrons avancer
vers une Eglise participative et coresponsable,
capable de mettre en valeur la richesse de la
diversité dont elle se compose, en accueillant
aussi avec gratitude I'apport des fidéles laics,
notamment des jeunes et des femmes, celui de
la vie consacrée féminine et masculine, et celui
de groupes, d'associations et de mouvements.
Personne ne doit étre mis ou ne doit pouvoir se
mettre a ['écart »

Il s’agit de faire corps avec les jeunes et pas pour
les jeunes, en veillant a ne mettre personne a
I'écart. Les jeunes sont donc partie intégrante
de la communauté éducative. Comment dans
nos communautés éducatives prenons-nous
en compte les jeunes? Comment, dans notre
posture d’éducation, prenons-nous en compte
la dimension du savoir étre avec?
e 2¢piste : Penser a partir des petits
Dans la démarche synodale, toutes les voix
sont entendues. Cette seconde piste est celle
d'un regard privilégié vers les plus petits, les
plus fragiles, ceux qu’on entend peu.
C’est aussi ce que saint Paul disait :
Bien plus, les parties du corps qui paraissent
les plus délicates sont indispensables.
Et celles qui passent pour moins honorables,
ce sont elles que nous traitons avec plus
d’honneur , celles qui sont moins décentes,
nous les traitons plus décemment.

(1 Co 12, 22-23)

4. https://enseignement-catholique.fr/demarche-prospective/

8



Ou encore Jésus, dans |'Evangile de Matthieu::
Amen, je vous le dis . chaque fois que vous
I'avez fait a I'un de ces plus petits de mes
fréres, c’est a moi que vous l'avez fait.

(25,40)

Cerenversement de perspective invite a écouter
d'abord ceux dont la parole est marginale dans
le systéme éducatif. Car c’est a travers eux que
peut surgir une remise en question salutaire
des pratiques établies, une réinterrogation des
postures éducatives, et une transformation
des relations. Cela implique un co(t élevé en
temps, en énergie, en attention, mais c’est une
exigence évangélique, et un levier de justice et
de fécondité pour toute la communauté.

Plusieurs structures éducatives spécialisées
(ULIS, SEGPA, Précoce, etc.) sont autant de
lieux ou ce souci des plus vulnérables s'incarne,
mais rappelle que beaucoup restent encore
exclus ou insuffisamment accompagnés.
Comment, dans nos communautés éducatives,
favorisons-nous cette écoute des plus fragiles?
Comment, dans notre posture d’éducation,
prenons-nous en compte chacun, et

particulierement celui qui est en fragilité, dans
le groupe classe?

CONCLUSION : LE FAIRE CORPS COMME
ESPACE SPIRITUEL HABITE PAR LESPRIT

Le faire corps, pour étre vivant, doit s'inspirer
du modele synodal pour permettre de faire
grandir le bien commun. Le point de vigilance
est que cette modalité requiert que cela soit
intégré dans les pratiques et non comme un
événement ponctuel a mener par obligation.
Ce sont I'ensemble des réunions, rencontres,
actionsquisontorientéesdanscettedynamique.
Cela invite a une posture d’éducateur, prenant
en compte les 4 dimensions : savoir, savoir-
faire, savoir étre, savoir étre avec, pour que la
synodalité s’exerce au quotidien et en laissant
toute sa place a I'Esprit Saint, acteur principal
de nos vies. C'est lui qui anime, oriente et
féconde ce «faire corps», que ce soit dans
I'Eglise ou dans une communauté éducative.

Faire corps, c'est entrer
dans une dynamique
de communion réelle,
ouverte a la diversité,
attentive aux plus petits,
profondément ancrée dans une écoute
de I'Esprit qui agit a travers chacun.




FAIRE CORPS
CE QUE LA TRADITION
MARISTE NOUS DIT
Bernard THOMASSET, sm

Il faut commencer par le commencement.

1815

LA PROMESSE DU 23 JUILLET 1816

Parmi les séminaristes de Lyon, Jean-Claude
Courveille, Jean-Claude Colin, Marcellin
Champagnat sont en derniere année d’étude,
ils ont 24 ans. Pour eux, 20 ans apres la
révolution, c’est la désolation dans I'Eglise:
le clergé est vieilli, appauvri, décimé, les
lieux de culte souvent non entretenus ou
saccagés, I'Eglise critiquée, la pratique
religieuse délaissée, les bénédictions nuptiales
parfois abandonnées. lIs veulent participer a
la restauration de cette Eglise dévastée. On
imagine leurs projets, leurs ardeurs, et sans
doute I"appréhension de ce qui les attend.

Courveille évoque a ses plus proches une
«révélation» qu’il a eue au Puy. La Vierge
Marie lui a laissé entrevoir la mise en place
d'un groupe qui prendrait, sous son nom, le
relais des jésuites bannis de France. Avec cette
parole: «J’ai été le soutien de I'Eglise naissante,
je le serai encore a la fin des temps». «Ca
me va!», pense Colin. lls partagent, révent,
élaborent, complotent presque.

Finalement, une douzaine monte a Fourviere
le lendemain de leur ordination et signe la
promesse de fonder une société portant le
nom de Marie qui pourrait aider I'Eglise &
sortir de ses tourments. Parmi eux, Courveille,
le déclencheur, Colin, Champagnat, Terraillon
et Déclas. Trois convictions les animent:
I'assurance d’étre de la famille de Marie;
la considération des «grands besoins des
peuples» en partageant le souci maternel de
Marie pour les hommes; le service de I'Eglise.

Par la suite, les Maristes ont souvent rappelé
I'unité qui régnait alors dans le groupe des
séminaristes: «Leurs pieuses réunions, dit
Mayet, devinrent plus fréquentes, surtout

vers la fin de 1816. IIs avaient tous le méme
esprit et la plus parfaite charité régnait entre
eux». Méme ambiance dans les années qui
ont suivi, malgré leur dispersion du fait de
leurs nominations: «Depuis ce temps-Ia,
quoique séparés les uns des autres, ils ont
tous conservé entre eux I'union la plus intime,
persistent toujours dans leur résolution...» Ce
qui les unissait si fort, c’était la vive conscience
d'un besoin d’Eglise, I'appel entendu de Marie
ay répondre, et leur volonté de s’y engager.

La chapelle |

1825

LES MISSIONS DANS LES MONTAGNES
DU BUGEY

A Cerdon, sa 1 nomination, Jean-Claude
Colin s’est nourri d'auteurs spirituels qui I'ont
profondément influencé: Alphonse de Liguori
qui s'élevait contre le rigorisme de I'Eglise
et promouvait une pastorale de miséricorde
et Francois de Sales pour qui Dieu n'était
gu’amour. Une sensibilité s’affirme : préférence
pour une mission dans les paroisses délaissées
et auprés de ceux dont la foi est désorientée,
attitudes voulues d’accueil, de non-jugement,
de douceur, de patience.

A la demande de I'évéque de Belley, la petite
équipe (ils sont 5: Jean-Claude, son frére
Pierre, Déclas, Jallon, Humbert) part précher
des missions dans les villages isolés du diocese,
sans prétre le plus souvent, églises a I'abandon.
Du collége de Belley ou ils sont basés, ils partent

10



LS f

| Vieux-d'Yzenave \ I
|

I\I cﬂgndt &
. 'i' D'AIN ABChatillon-de-Comaille f_' ﬂb'crg-l:mr:m
Poncheux Yzenave s & Lo Grand

oy Le Pelrt

L ]
| Lujurieux
[ 7 -
St Jerome |\

Corller
| -
!I — BTG 'Homnnts
| [ Rurﬂeu

I*Les Hapitoue f
i VIRIEU

a _ﬂ_finnna‘: | la-Grand
A Banonces
4 Serriéres

V . Nl:'mb'rnn-r:u @ Lompnas

| k Briard 2. Innimont
St Germain
les-parcisses

BELLEY

deux par deux, I'hiver, 3-4 semaines, dans une
paroisse désaffectée: longues marches dans
la neige, difficultés de logement et de cuisine
dans des presbyteres délabrés. Les paysans que
Colin et ses compagnons vont rencontrer ne
savent trop ou ils en sont, ni comment renouer
avec une Eglise mal en point. lls inventent une
pastorale...

«Nous partions avec nos petits sacs noirs,
dans nos sacs était notre trésor, je veux
dire nos sermons. Dés que nous mettions
le pied sur le territoire que nous venions
évangéliser, nous tombions a genoux, nous
priions la Sainte Vierge. Nous commencions
toujours la mission par les enfants, et nous
avions a peine fini que les parents arrivaient
a leur tour... Les huit premiers jours, nous ne
préchions pas des sujets austéres mais des
sujets propres a nous gagner la confiance. Ce
n'est qu‘aprés que nous commencions a dire
quelque chose pour ébranler. Puis venaient
les vérités fortes... »

Lunité se forge ici d'une mission difficile
menée en équipe ou tout est partagé, projet,
travaux, déceptions et joies, et ou tout est a
inventer dans I'approche pastorale.

1829

LEDUCATION A BELLEY

Colin est nommé par |'évéque dans un college
de 200 éleves pour y remettre de |'ordre.

Il découvre des jeunes en grande effervescence
a cause des événements politiques qui
enflamment les adultes, désorientés dans
la perception d'un monde ancien en train
de mourir, face a I'inconnu de I'avenir. Colin
est mal accueilli. Sans expérience, il se révele
cependant un fin éducateur et un leader
d'équipe.

Pour commencer, il donne aux professeurs
un «projet éducatif», les Avis aux Maitres.
Et il remet de 'ordre dans le college pour
gu’une communauté puisse se constituer. La
posture éducative qu'il promeut aupres de
son équipe se fonde sur la confiance dans les
jeunes -a la fois bienveillance et exigence- et
sur la confiance en Dieu qu'il sait agir en eux.
Il leur donne un objectif essentiel: les «faire
hommes», ces jeunes, en développant leur
ouverture a la foi, leur sens moral, leur vie
sociale et leurs compétences.

Colin recommande en particulier un climat,
«une sainte gaifté». Pour cela, tous les moyens
sont requis : aimer les enfants sans chercher a
s'en faire aimer, étre proche d’eux, faire preuve
de compréhension et de confiance devant
leurs lenteurs ou en matiere de discipline...

COLIN A SU GAGNER LE CCEUR
DE CES JELINES.

11



Surtout Colin considere indispensable, et fait
tout pour cela, I'existence d'une communauté
tout entiére soudée dans son travail
d’'éducation, consciente de I'importance divine
-mais oui- de sa tache. Une profonde unité
est requise par le souci demandé a chacun de
ne pas faire son ceuvre propre, ni de chercher
sa considération personnelle, pour se joindre a
I'action collective.

Quelques Avis

De nombreux avis illustrent cette volonté de

cohésion que Colin juge nécessaire en travail

d’éducation. Notons que les Avis sont tous au

«nous», appelant ainsi chacun a s'impliquer

dans chacune des recommandations.

* «Nous nous aimerons tous comme
des fréres et nous nous honorerons
mutuellement avec un respect affectueux
afin que nos enfants, n‘ayant sur ce rapport
que de bons exemples sous les yeux, en
agissent entre eux de méme. » (84)

* «Nous éviterons ces plaisanteries qui ne
laissent pas souvent de fatiguer celui qui
en est ['objet, de nous tourner en ridicule,
de prendre parti contre I'un d’entre nous.
Un bon esprit ne cherche jamais a semer la
division nulle part. » (85)

* «Nous nous abstiendrons de toutes
paroles offensantes, peu respectueuses.
Rappelons-nous ce que nous sommes et
que les enfants ont les yeux continuellement
sur nous. » (86)

* «Nous nous supporterons tous dans nos
défauts et nous nous regarderons tous
comme solidaires les uns pour les autres
dans la conduite de la maison. » (87)

Dans d’autres écrits, plus tard

Jean-Claude Colin reviendra souvent dans sa
correspondance sur l'importance des «égards
mutuels» dans la vie quotidienne des colléges:
la qualité de I’attention, du respect, de l'estime,
de la considération qu’on porte aux autres. Il
invite ses correspondants a s'interroger sur leur
facon de parler, de se comporter au quotidien:
«M. Delaunay (supérieur) regardera les
professeurs comme ses fréres, et non comme

des professeurs salariés : il aura pour eux tous
les égards convenables : il les priera plutot qu'il
ne les commandera. »

Et il conseille aux éleves de Belley: «Je vous
écris afin que vous vous aimiez les uns les
autres et que, dans vos rapports entre vous,
vous ne péchiez ni dans vos paroles ni dans
vos maniéres faute d’égards, de douceur,
d’honnéteté, de charité les uns envers les
autres» (1845). Il reprendra ce theme lors
d'une conférence sur I'éducation en 1850:
«C’est une chose importante, hélas! et qui
manque dans la Société (chez les Maristes)
et a quoi on n'a pas assez pris garde: la
tenue, le langage, la démarche, la propreté
dans les maisons, les personnes, quelque
chose de digne, de mesuré, de religieux, de
convenable», et quelques jours plus tard:
«Sachons nous respecter, nous honorer. »

UN THEME RECURRENT CHEZ COLIN,

PAR LA SUITE, POUR LA VIE DES
COMMUNAUTES

Durant ses 18 années de généralat, Colin
abordera souvent le theme de la Vvie
communautaire. Cela ne nous rejoint-il pas,
dans nos équipes éducatives, dans nos relations
tout simplement? Il I'abordera sous deux
aspects : le support mutuel, I’esprit de corps.

Il faut d’abord se supporter

Dans le premier sens francais, bien sdr:
«Supportons-nous les uns les autres, dit-
il, prévenons-nous mutuellement en toute
patience, humilité et charité. Nous avons
tous nos défauts: si nous souffrons quelque
chose de notre frére, soyons persuadés qu’il
souffre peut-étre bien plus a notre sujet et
avec moins de justice». Avouons qu’il y a du
travail pour cela! Et aussi: «Rendez-vous la
vie douce, agréable, par les égards mutuels
d’une tendre charité. Prenez garde de ne
pas aggraver vos croix par des exigences, des
duretés, des vivacités qui finissent par énerver
et abattre ceux qui nous entourent.» Et
encore: «L'on désire trouver entre nous une
douce cordialité, une aimable gaieté et non
pas un extérieur triste qui nuit trop a la piété,
une charité fraternelle, et vraiment, Messieurs,

12



que deviendrait un corps sont les membres ne
s’excuseraient pas réciproquement ? »

C'est aussi  linvitation a s’encourager
mutuellement, a étre “supporter’” dans une
équipe qu’on souhaite gagnante: le support
devient alors soutien. Aux missionnaires
d'Océanie, en avril 44: «Ce que je demande
sans cesse a Dieu pour vous tous, c’est que vous
vous aimiez les uns les autres, que vous vous
supportiez mutuellement,; que vous évitiez
entre vous toute espece de contestation,
si I'un de vous tomber que ['autre le reléve
avec charité et compassion. Gardez-vous
bien de vous laisser aller aux murmures, aux
plaintes les uns contre les autres,; nous avons
tous nos défauts et nous avons tous le désir
de nous en corriger; mais le plus grand de
ces défauts serait celui de rompre le lien de
I'union fraternelle, de nourrir notre coeur dans
l'aigreur et de semer parmi nos fréres la zizanie
de la discorde. Rien, ne pourrait plus nuire a
vos travaux et a I'extension du regne de Jésus-
Christ. »

Et puis développer I'esprit de corps
L'expression pourrait évoquer la fermeture
sur son groupe, peut-étre un sentiment de
supériorité par rapport aux autres. Colin voit
les choses autrement. Tout d'abord -Colin le
dira a propos des missionnaires- agir seul,
s'isoler, c'est travailler en vain et risquer de se
perdre. Il y va du témoignage aupres de qui
on est engagé et de la santé des personnes.
«La Société (de Marie) regrette vivement que,
sous prétexte de zéle, vous ayez consenti
les uns et les autres a vous isoler, souvent
méme a distances fort éloignées... En vous
isolant de la sorte, vous vous épuisez presque
sans résultat, sans avenir durable.» (a Jean
Forest, 1850). La conséquence est tragique:
«L'esprit de corps ou de société qui soutient
les membres et leur donne de ['énergie a
été rompu par eux, dés lors qu’'ils ne sont
plus vus qu'individuellement, et de la le
découragement, les dégodts de leur position,
acheminement funeste vers une destruction
totale. » (a P. Bataillon, 1853)

L'esprit de corps évoque aussi la solidarité
entre les membres, la responsabilité de chacun
dans I'ceuvre commune. Aux missionnaires,
en novembre 40: «Souvent séparés les uns
des autres, vous étes solidaires les uns pour les
autres. Prenez de concert tous les moyens pour
vous corroborer dans la vertu. Voyez si vous
ne pourriez pas vous réunir tous ou presque
tous en retraite pendant quelques jours. La,
voir ensemble comment on connait la régle,
comment on peut I'observer dans les fonctions
de I'apostolat, comment on [‘observe dans la
réalité. La, voir ensemble les dangers de telle
position, les moyens de les diminuer ou de les
détruire... La, resserrer les liens qui unissent si
doucement et si utilement les cceurs vraiment
religieux. Vous communiquez mutuellement
cette force spirituelle qui résulte de I'union de
vue, de I'union de moyen, des effets que le
saint-Esprit se plaft a produire dans ceux qui se
réunissent par son impulsion. »

A LA SOURCE

On peut considérer I'importance de la cohésion
d'un groupe du point de vue de son efficacité,
par le partage des taches et le soutien mutuel.

13



Cela est plein de sens. Mais il y a plus pour
Colin, comme une source. Il se référe a la
premiére communauté chrétienne évoquée
dans les Actes des Apétres: «La multitude de
ceux qui étaient devenus croyants avait un seul
cceur et une seule ame.» Colin commente:
«Nous ne prenons pour modéle aucun corps,
nous n‘avons point d’autre modéle que I'Eglise
naissante. La Société a commencé comme
I'Eglise, il faut que nous soyons comme les
apOtres et comme ceux qui se joignirent a eux.
Cor unum et anima una. lls s’aimaient comme
des fréres. »

Pour Colin, cette communion de coceur
et d'esprit était capitale dans la mission
des Maristes. Elle était le moyen pour eux
d’apprendre & découvrir ensemble I'Evangile,
entre eux d'abord. Et, conséquence, elle serait
le chemin pour recommencer une nouvelle
Eglise, par leur rayonnement, participant ainsi,
tel un germe, a I'avenement dans le monde
d'un nouveau mode de relations inspiré de
I'Evangile: Cor unum et anima una. C'est la
vocation spécifique des Maristes de contribuer
a cet avénement d'un monde unifié par
I'amour mutuel.

A la fin de la retraite de 1846, Colin fait ses
ultimes recommandations aux retraitants.
Par deux fois: «Mes chers confréres, que
les liens d’une étroite charité nous unissent
toujours, que nous ne soyons vraiment qu’'un
ceceur et qu’une dme. La Société de Marie doit
représenter les premiers temps de ['Eglise.
Soyons donc pleins de courage, n'ayons
tous qu'un seul cceur et qu’'une seule dme,
n‘aimons pas a faire parler de nous. Imitons
notre mére : elle ne faisait point parler d'elle... »

Quel est donc le réle de Marie dans cette
Eglise? C'est I'ultime question. Luc nous en
fournit un indice précieux par la mention
qu'il fait de sa présence dans la premiére
communauté (Ac1,12-14): « Tous, unanimes,
(les onze apétres) étaient assidus a la priére,
avec quelques femmes et avec Marie la mére
de Jésus et avec les fréres de Jésus. »

Le fait que Luc mentionne Marie au tout début
de I'aventure apostolique, incite a penser que,
de méme que la mere de Jésus, au tout début
de I'Evangile, prend soin de son nouveau-né
et veille sur lui pendant toute son enfance,
elle va maintenant nourrir et élever I'Eglise qui
nait. Elle est le soutien de I'Eglise dans cette
premiére phase de son existence.

De la méme maniere, dit Colin, Marie est
pour I'Eglise d’'aujourd’hui ce qu'elle était
pour celle des premiers temps, éducatrice de
la foi des chrétiens, inspiratrice d’attitudes
particulieres: émerveillement pour [|'amour
de Dieu, disponibilité, humilité, confiance,
miséricorde pour ceux qui sont perdus. Voila
ce que Colin confie aux Maristes.

(1)

A la fin de la retraite de 1846, Colin fait ses
ultimes recommandations aux retraitants.
Par deux fois: «Mes chers confréres, que
les liens d’une étroite charité nous unissent
toujours, que nous ne soyons vraiment qu’un
ceceur et qu’une dme. La Société de Marie doit
représenter les premiers temps de ['Eglise.
Soyons donc pleins de courage,; n’‘ayons tous
qu’un seul cceur et qu’une seule ame. »

1 Il faut sans doute ajouter un trait majeur que suggere la construction de ce verset. Cf. le double «et» mis avant
et aprés la mention de Marie. Le premier «et» relie Marie aux disciples et a «quelques femmes» (celles qui
accompagnaient le groupe des apétres) et le deuxiéme «et» la relie aux fréres de Jésus. Or, ces deux groupes,
disciples et femmes croyantes d’un coté et freres de Jésus de I'autre, sont, dans les évangiles, opposés. Réunis
apres I'Ascension, les disciples et les fréres de Jésus restent cependant deux groupes distincts. Or, la place de
Marie entre les deux groupes suggeére que c'est elle qui les a réunis. Luc voit sans doute ici Marie dans un réle
central, médiateur, dans I'Eglise naissante, entre des groupes divers, voire rivaux. Un trait que Marie nous invite
a partager avec elle: le souci de I'unité par-dela tout ce qui humainement pourrait nous séparer. Un besoin tres

actuel aujourd’hui.

14



CONCLUSION

Ce que disent les péres maristes aujourd’hui
de cette conscience qu'ils ont a faire corps.
Cf.quelques extraits de leurs constitutions
(1988), Pour une communion en vue de la
mission.

126. Les Maristes ne sont pas de simples
travailleurs dans une entreprise commune,
mais les membres d’'une Société batie sur
une foi et une vision partagées. Comme les
ap6tres mus par |'Esprit, soutenus par Marie,
ils découvrent ensemble dans la foi le sens de
leur mission.

127. Le ministere du service fraternel en
communauté est un apostolat de premiere
Importance. La communauté mariste est un

1:_5‘. THNY '4. oo

Neria

Er :15 /V\E VO\}
AVX AFFAIKE?_

IOANINES:

CLAVI>IVS.

lieu de partage. [...] Par sa vie fraternelle, la
communauté mariste est un lieu de renouveau
et de conversion. Elle fournit ainsi un signe
de ce que I'Eglise est appelée & étre dans le
monde.

Ainsi, nous voici appelés, laics comme religieux
éducateurs, a faire corps, a nous entraider
pour donner a nos communautés scolaires le
souffle de I'Evangile. Marie, pour cela, sera a la
fois notre inspiratrice et notre soutien. «Faire
corps»... auprés des enfants et des jeunes,
dans nos relations, dans nos équipes, dans
I'esprit a instaurer dans nos communautés
éducatives, ce beau mot «communauté»
qui est une réalité déja présente, mais a faire
advenir sans cesse davantage.

SO



MARISTES EN EDUCATION
20 ANS
Brigitte COFFIN

Modératrice de Maristes en éducation

LA NAISSANCE DE MARISTES EN
EDUCATION

Le 25200t 2001, le Pere Hubert Bonnet Eymard
envoyait une lettre a différents groupes du
réseau mariste pour faire part du désir de voir
éclore I'association «Maristes en éducation »,
cela faisait suite a trois ans de recherche pour
envisager le projet. L'espérance portée étant
celle que «l'esprit mariste» trouve encore
a l'avenir des hommes et des femmes pour
I'incarner.

Le Pere Hubert notait que depuis les origines
de la Société de Marie, au début du XIXe siecle,
c'était essentiellement le corps des religieux
qui portait cet esprit. Mais depuis longtemps
déja de nombreux laics se sont engagés a leurs
cOtés. Il invitait donc en 2001 déja a aller plus
loin encore et a trouver une maniere nouvelle
de faire corps pour que cet esprit continue
d’inspirer nos pratiques éducatives.

En 2004, I'association Maristes en éducation
voyait le jour officiellement. Nous sommes en
2024, elle existe toujours, vivant désormais
dans chaque établissement francais et,
aujourd’hui, nous en fétons les 20 ans.

LE CAME

Je vais juste faire un petit retour sur ce qui
se vit non pas dans les groupes maristes des
établissements, je n'y suis plus, mais lors des
réunions du CAME (Conseil d’Animation de
Maristes en éducation) qui, pour certains, est
peut-étre une nébuleuse, et qui pourrait ainsi
expliciter a tous ce que nous y faisons.

Chaque établissement a un groupe Maristes
en éducation qui a une vie personnelle
particuliere, avec son fonctionnement propre.
Ce qui crée le lien entre tous, c'est le CAME.

Dans chaque établissement, vous avez deux ou
trois représentants, qui ont été mandatés ou

cooptés pour représenter vos groupes - pour la
presque majorité, ils sont présents avec nous
aujourd’hui-. A coté de ces dix-sept membres,
Le CAME compte le Pere Kevin Duffy, le Pére
Bernard Thomasset, Vincent Langlois, votre
délégué a la tutelle, ainsi que les membres du
Conseil de tutelle

Nous nous réunissons trois fois par an en
présentiel et une fois par visioconférence. Le
point d’orgue de ces réunions est bien sir la
préparation de la session de la Neyliere.

LES REUNIONS DU CAME

Untourdetable permetachaque établissement
de faire part de ce qui s'est vécu dans son
groupe Maristes en éducation durant la
période écoulée. Cette mise en commun reste
tres importante car elle permet de partager sur
des initiatives des uns ou des autres a I'exemple
de I"accueil des nouveaux personnels par les
membres de Maristes en éducation. Cette
initiative a été réalisée par un établissement,
puis progressivement tous les établissements
s'en sont emparés. Et c'est tres apprécie.

Au mois de mai, le theme d’année a venir
est choisi. Cela donne toujours lieu a des
échanges plus ou moins «musclés». Nous
tentons de tisser les différents thémes
successifs, de maniére a construire une
cohérence. Celui de cette année a été repris
dans presque tous les établissements comme
theme d’établissement. Quel en est l'intérét?
C'est bien évidemment que chacun garde sa
spécificité, mais que, ensemble, nous portions
une réflexion commune.

Nous réfléchissons a construire une cohérence
entre les différents groupes de Maristes en
éducation afin de trouver une maniére de
«faire corps». Déja en 2001, puis en 2004,
le Pere Hubert Bonnet Eymard invitait a faire
corps.

Nous avons a cceur de partager ce qui se passe
dans les différents groupes pastoraux: nous
sommes bien convaincus que la pastorale
doit rester au cceur de I"établissement et doit
I'irriguer pour faire vivre 'esprit.

16



Ce qui reste un point fort des réunions du
CAME, c'est la préparation de la session de
la Neyliere: outre le théme, il faut trouver des
intervenants pour l'animer, une soirée plus
ou moins festive, des temps de priére et, en
point d’orgue, la célébration qui cloturera ce
moment particulier.

Cette année 2024, en plus des réunions du
CAME, nous avons vécu un temps important
a Toulon avec le forum de I"éducation. Un
moment extraordinaire de réflexion et de mise
en commun. Un temps de rencontre majeur,
qui a permis de tracer le futur.

Il est ressorti de ce forum, au moins pour les
participants francais, irlandais et allemands,
que le désir majeur était que les établissements
restent maristes. Il a bien été entendu que
prochainement, ceserontauxlaicsdes’emparer
de la spiritualité dans les établissements. Cela
semble réalisable mais il va falloir s'en donner
les moyens. Bien évidemment, les peres seront
toujours des parties prenantes du déroulement
de la spiritualité mariste.

Le Pere Larsen, Supérieur majeur, participait
avec son Conseil a cette rencontre, et il nous a
assuré que la congrégation, pendant le temps
de son mandat, était tout a fait préte a aller
dans ce sens, étant bien entendu que les Peres
garderont toute leur place pour aider a faire
vivre cette spiritualité.

A I'instar de Jean-Claude Colin qui disait qu'il
fallait «recommencer une nouvelle Eglise»,
nous sommes nous aussi au seuil de ce
défi. LEglise vit un moment trés important
de synodalité. Cela doit nous interpeller au
premier, nous Maristes laics. A nous également
Maristes laics, pour un grand nombre baptisés
-donc prétre, prophéte et roi-, de faire vivre
nos convictions au sein des établissements.
Comment les faisons-nous vivre? Les faisons-
nous réellement vivre? C'est une question
personnelle, éminemment personnelle. Que
perdrions-nous a ne plus étre maristes?
Essentiellement, c’est ce que nous vivons
aujourd’hui, cette sensation de faire partie

d'une famille et d'étre, ici, a la Neyliere,
dans une maison de famille. Nous avons
véritablement la sensation d’'un ancrage. Et
nous espérons que |'accueil qui est réservé a
chacun le rejoint dans le chemin de vie qui est
le sien.

N’ayez pas peur, n‘ayons pas peur, formule
chere au cceur de Jean-Paul Il et du Pape
Francois. Quelle est la place des laics dans
I"église ? Ils ne sont pas des invités dans I'Eglise,
ils sont chez eux et ils sont appelés a prendre
soin de leur propre maison.

Pour terminer mon propos, j'aurai pu prendre
un texte d'évangile, mais je pense que ce texte
tiré du florilege concocté par le Pére Bernard
Thomasset, pour cette session de la Neyliere,
parlera tout autant a chacun:

Il était une fois quatre personnes qui
s‘appelaient Tout le monde, Quelqu’un,
Chacun et Personne. Il y avait un important
travail a faire et on a demandé a Tout le monde
de le faire.

Tout le monde était persuadé que Quelgu’un
le ferait. Chacun pouvait I'avoir fait, mais ce
fut Personne qui le fit. Quelqu’un se facha
parce que c'était le travail de Tout le monde.
Tout le monde pensa que Chacun pouvait le
faire, mais Personne réalisa que Tout le monde
ne pouvait pas le faire.

En fin de compte, Tout le monde fit des
reproches a Chacun parce que Personne
n’avait fait ce que Quelqu’un aurait pu faire.

Moralité, il faut dire...

Mol je le fais !

17



MARISTES EN EDUCATION
20 ANS
Vincent LANGLOIS

Délégué de tutelle

Retracer I'histoire de « Maristes en éducation »,
c’est poser un regard sur la situation de I'Eglise
il'y 20 ans et notamment, déja, la baisse des
vocations.

C’est aussi prendre conscience que les Peres
maristes se sont interrogés bien avant un
grand nombre d’autres tutelles afin de pouvoir
discerner et prendre un chemin nouveau
a |'époque, mais aujourd’hui partagé par
d'autres congrégations, pour ne pas dire la
majorité quelle que soit sa taille.

Nous pouvions lire dans le livret « Des Maristes »
en 1984 : «Ainsi se dit une espérance mariale.
Chaque époque peut se croire a la fin du
monde. Ce n’est que motif supplémentaire
pour la création, I'invention, I'audace dans un
climat de pardon et de bénédiction ».

Dix ans plus tard, en 1994, le pére Gérard
Noblet écrivait: «Aujourd’hui, en France, en
Belgique et ailleurs, les Maristes (Péres ou
Sceurs) placent des laics a la téte de leurs
écoles, a la place des traditionnels Péres ou
Meres Supérieurs. La pénurie des vocations
n‘a été que la cause occasionnelle de ces
mesures. Demain, si les vocations religieuses
et sacerdotales se multipliaient, il serait
normal de placer encore des laics a la téte des
écoles. Les directeurs laics sont nommés par
les Supérieurs Provinciaux, mais jouissent d'un
droit aussi large que possible a 'initiative. Sans
avoir prononcé de vceux religieux, ils sont
agrégeés a part entiere au mouvement mariste.
D’autres laics adultes se préparent a prendre en
charge la vie spirituelle du lycée. Des réunions
de travail les rassemblent souvent avec des
Maristes. Bien sdr, ils ont une formation a
acqueérir. Il ne s'agit pas d’une technologie,
d’une méthode éducative, d'un programme
a suivre. Il s'agit d’une culture personnelle
de la foi, avec ses dimensions historiques,
biblique, théologique. C'est évidemment une

culture mariste aussi. Ce qu'ils ont a acquérir
ou a développer en premier lieu, c’est surtout
une mentalité de fils et de filles de Dieu, libres
et responsables. Mais cela, c’est I'ceuvre de
I'Esprit Saint. Toutes choses qui demanderont
du temps... Raison de plus pour ne pas
attendre. ».

C'etait il y a 30 ans. Bien sdr, ils ont une
formation a acquérir. Il ne s'agit pas d’'une
technologie, d’'une méthode éducative, d'un
programme a suivre. Il s'agit d’une culture
personnelle de la foi, avec ses dimensions
historiques, bibliques, théologiques. C'est
évidemment une culture mariste aussi. Ce
qu'ils ont a acquérir ou a développer en
premier lieu, c’est surtout une mentalité de
fils et de filles de Dieu libres et responsables.
Mais cela, c’est I'ceuvre du Saint-Esprit. Toutes
choses qui demanderont du temps.

En 2018, les religieuses et religieux des tutelles
congréganistes comptaient plus des 2/3 ayant
au moins 80 ans et 50% avaient moins de 30
membres. Qu'en était-il du clergé séculier?
50% des prétres avaient plus de 75 ans.

En 2022, le Diocése de Beauvais a réalisé une
prospective courageuse:

Nombre de Nombre de
paroisses prétres en activité
1965 217 356
2022 33 59
2045 9? 317

Ainsi, la question dépasse la sphére mariste,
peut-étre avec des échéances distinctes mais
elle concerne bien I'Eglise en général et
I'Enseignement catholique congréganiste en
particulier.

Les Peres maristes sont parmi les premiers
dans I'Enseignement catholique congréganiste
francais a avoir engagé une réflexion positive
sur le devenir des communautés éducatives
dont ils ont la tutelle.

'association «Maristes en éducation», érigée
en 2004, institutionnalisait la collaboration des

18



PéresaveclesLaicsdansunedémarched’Eglisede
type associatif. Elle s'est construite sur plusieurs
années, mais un déclencheur important a été la
réaction des Chefs d'établissement quand il a
été évoqué une dévolution de tutelle en 2001.

Parallelement, cela avait du sens puisque cette
réflexion s’enracine dans les engagements pris
au forum international de 2004, qui réunissait
des représentants de toutes les parties du
monde ou ils sont présents. Ils souhaitaient
conserver un élément fondamental de |'ceuvre
mariste: la dimension éducative.

Enfin, cette démarche s'inscrivait dans la
tradition de la congrégation dés ses origines,
avec une réelle place des laics (voir I'article
31 dans les constitutions de 1985 a ce sujet),
puis comme le disait Charles Girard, sm: «La
place des laics dans ce projet n'est pas dans
un petit coin, pas a cOté, mais au cceur méme
du projet de Colin». Et le concile Vatican Il va
dans ce sens.

N’était-ce pas trop t6t? Cela était-il cohérent?
Réalisable?

Ces questions restent d’actualités mais,
a présent, de nombreuses tutelles ont
déja transformé leur gouvernance avec

des associations publiques de fidéles, des
fondations ou sont en chemin pour le faire.
De plus, nombre d’exemples dans I'Eglise
témoignent de projets bien plus complexes.
N’oublions pas I'audace des fondateurs, celle
du pére Colin en particulier et de ses fréres,
dans un contexte historique bien difficile.

Dés son origine, I'association «Maristes en
éducation» a été créée pour permettre a ses
membres de témoigner de ce charisme, de
I'incarner dans les établissements. Elle n'est
pas concurrentielle de l'autorité de tutelle
dans les établissements : sa mission est de
participer a animer la tutelle, notamment avec
un CAME (Conseil d’Animation de Maristes en
éducation).

«Maristes en éducation» respecte la mission
spécifique du Chef d'établissement. Ce groupe

n‘incarne pas vis-a-vis du Chef d’'établissement,
comme de la communauté éducative, une sorte
de contrdleur de la bonne compréhension de ce
que devrait étre I'Ethos mariste. Il n'y a pas de
confusion des roles «Maristes en éducation»,
la tutelle et la mission du Chef d'établissement.

Christiane Conturie disait: «Le respect du
cheminement des uns et des autres laisse du
temps pour qu’une adhésion vienne en son
temps de l'intérieur.» Un accueil est donc
possible dans les groupes locaux, mais aussi
lors de la session nationale ici méme, avec
précédemment alternativement une session
dite «ouverte» et donc moins ouverte pour
la suivante. Depuis quelques années, la
distinction ne se fait plus, avec un contenu
qui se veut en adéquation avec la mission de
I'association. Nous avons méme adopté I'an
passé la possibilité que certaines personnes,
étant adhérentes a d’autres associations,
puissent nous rejoindre comme compagnes
ou compagnons.

C'est dans |'esprit d'origine, comme le disait
Frank Mc Kay, sm dans Laicat mariste, vers
une mise en ceuvre des perspectives de Jean-
Claude Colin: «Les groupes sont ouverts a
tout le monde et aspirent a toucher tout
le monde... Les chapelles latérales ont leur
utilité, mais quand des fidéles forment une
communion, c’est autour de ['autel principal
qu'ils se rassemblent.»

«Maristes en éducation» n’est pas un club
d’initiés uniquement, maisaussi de découvreurs
et de personnes qui doutent. Chaque groupe
vit a son rythme. Le pére Colin ne disait-il pas:
« Luniformité sera dans I'Esprit, non pas les
pratiques ».

Diverses publications sont a notre disposition.
On peut citer les fiches Colin; Prions 15 jours
avec J-C. Colin du Pere Drouilly, sm; Avec Marie
un chemin du Péere Larkin, sm; sans oublier les
textes de référence qu'il faut absolument lire
et relire. Plus récemment, la bande dessinée
L'aventure mariste, le diaporama sur la famille
mariste, les affiches, les orientations pastorales
et d'autres encore.

19



Les diverses expériences sont partagées au
CAME et certaines sont visibles sur le site
internet. Les outils ne manquent pas, grace a
la commission communication créée en 2018.

Cela ne régle pas toutes les difficultés de
faire vivre le groupe, mais comme c’est le cas
pour d’autres groupes au sein des mémes
établissements. C'est pourquoi, il ne faut pas
nécessairement associer complexité de la mise
en ceuvre et légitimité. Sinon, on pourrait se
poser la question de la légitimité de I'ensemble
des missions pédagogique, éducative et
pastorale.

Depuisquatreans, deuxcommissionstravaillent
en ce sens: la commission communication
-nous |'avons évoqué avec les outils-, ainsi
que la commission formation.

Cette derniére organise la formation nationale
«Aux sources de lavenir», la formation
«Parcours de découverte» qui a été mise en
place a Toulon et, a la suite de la session pour
des formateurs organisée en mai dernier, elle
peut étre mise en place dans d’'autres lieux.
On peut rappeler également l'initiation au
charisme mariste qui se déroule au mois de
septembre et dont les retours sont trés positifs.

Jene peuxpasoublier deciter, en les remerciant,
les différentes personnes qui ont accepté la
mission de Modérateur depuis sa création :
2002-2004 : Chantal Beaufils (saint Vincent)
2004-2007 : Anne le Blanc (ISM)

2007-2009 : Gabrielle Alleaume (saint Vincent)
2009-2010 : Guislaine Lajara (La Verpilliere)
2010-2017 : Marie Portelli (Bury-Rosaire)
2017-2020 : Philippe Revello (saint Vincent)
2020-2024 : Brigitte Coffin (ISM)

C'est un fort engagement bénévole. Il faut
de méme saluer chaque référent local pour
son role primordial, car la vie de « Maristes en
éducation» est dans les établissements.

Nous fétons nos 20 ans. Cela veut dire que
I'association est toujours vivante. Une nouvelle
période va commencer, mais je laisse le pere
Kevin en parler. Les 142 inscrits a cette session
sont peut-étre un signe. On peut se questionner
sur nos fragilités, qui sont réelles. Regardons
aussi les petites lampes allumées comme ce
message recu récemment d’une nouvelle
enseignante du réseau. Apres une rencontre de
Maristes en éducation dans son établissement,
elle écrivait: «Je comprends pourquoi I'esprit
est différent dans cette école, on ne parle
pas que du travail mais de toute notre vie, je
commence a me réconcilier avec la foi. »

DES RESSOURCES A VOTRE DISPOSITION

Des
https://maristeseneducation.com

Les

sur les Maristes sur le site internet de Maristes en éducation :

maristes sur le blog européen d’éducation mariste :

https://european-marist-education.over-blog.com

Les

préparatoires et les comptes rendus (en version pdf) des sessions a La Neyliére.

A demander auprés de Laurence BERAUD-SCHMITT : beraudschmitt@coursfenelon.com

e 2018 : Le dialogue interreligieux

e 2019 : Voir grand

e 2020 : Marie des Commencements
e 2022 ; Je crols, j'y crois

e 2023 : S’engager d'un souffle renouvelé

e 2024 : Faire corps

20



MARISTES EN EDUCATION
20 ANS

En écoutant et en suivant ce que nous avons
expérimenté au cours de cette session, je
ne pense pas qu'il faille aborder des détails
administratifs, mais plutét une vue un peu
globale du chemin ou nous en sommes, dans
la perspective des peres maristes, et peut-étre
ce que nous devons faire ensemble. Parce
que je parle en tant que Provincial des Peres
dans la Province européenne, c’est donc une
perspective particuliére.

Nous célébrons le 20€ anniversaire de la
fondation des «Maristes en éducation».
Quatre ans apres cette fondation, la Province
européenne a été fondée. Ainsi, sept provinces
européennes (Irlande, Angleterre, Allemagne,
Pays-Bas, France, Italie, Espagne) sontdevenues
une seule province européenne.

Dans cette province, et dans de nombreux
lieux, nous avons di fermer des écoles maristes.
Cette situation n’est pas consécutive de choix
sur les besoins apostoliques, mais de nécessités
administratives. A titre d’exemple, quand je suis
entré dans la Société de Marie, nous avions cing
écoles en Angleterre. Aujourd’hui, il n'y a plus
aucune école mariste en Angleterre, certaines
ont été fusionnées par le diocese. De méme,
deux écoles ont été fermées en Espagne, la
derniére ayant été confiée aux Fréres maristes.
Récemment, en ltalie, une école a Rome, a
Saint-Giovanni Battista, a été confiée a une
autre congrégation. En Irlande, il reste trois
écoles et une seule en Allemagne. Nous avons
désormais onze établissements scolaires dans
notre province unifiée en Europe.

A dire vrai, notamment dans les lieux ot il n'y
a pas d'école mariste, nous ne pensions pas
beaucoup a I'éducation: s'il n'y a pas d'école,
on ne se sent pas vraiment préoccupés par la
mission éducative. Et donc, on parle d’autres
choses. Personnellement, j'ai travaillé pendant
cing années dans les écoles secondaires, il y a

40 ans. Apres cela, je n"ai plus travaillé dans les
établissements, mais j'ai travaillé sur d’autres
sujets comme la formation des étudiants, la
théologie...

Et puis, je suis devenu Provincial et je me
suis penché sur la question éducative. Jai
appris beaucoup sur la réalité de votre
organisation, «Maristes en éducation». J'ai
été particulierement surpris par la vitalité et
I'énergie de ce groupe, parce que ce n'était
pas quelque chose de familier pour moi.
Ainsi, j'ai été surpris de découvrir qu'il y a
dans les écoles maristes francaises, ce groupe,
cette énergie spécifiquement mariste, avec
une formation, avec une identité, et avec un
enthousiasme et une confiance qui est rare
dans I'Eglise d'aujourd’hui.

'an passé, a Passau, s'est tenue une réunion
des Chefs d'établissement maristes d’'Europe.
lls ont suggéré l'organisation d'un forum
mariste car cela ne s'était plus fait depuis
quelques années. Au méme moment, et
indépendamment de cela, le Chapitre
provincial, qui est la réunion la plus haute
de la Province, a décidé d’avoir un forum sur
I'éducation. Le conseil provincial a alors décidé
de fusionner ces deux projets.

Avec |'énergie des trois Chefs d’établissement
de Toulon, «les Triplés» (selon I'expression de
Frank Dowling), ce forum sur I’éducation a
été organisé en un temps record. Et si je peux
reprendre |'expression biologique de Frank
Dowling, «les jumeaux» Martin McAnaney
et Frank Dowling ont travaillé avec elles. Le
résultat de cette énergie conjointe est un
événement qui a été remarquable.

Ce que nous avons vu a l'occasion de ce
forum toulonnais -et je parle a titre personnel,
mais d’'autres personnes ont eu la méme
expérience que moi- a été une immense
surprise mais également une source de joie et
d’encouragement. Ce forum était remarquable
a plusieurs titres.

Vous avez invité des représentants de chaque
établissement scolaire en Europe. Ils sont venus

21



d’Irlande, d’Allemagne et d'ici, en France.
y avait également le Supérieur des confreres
africains, ce qui n’est pas sans importance pour
I'avenir car nous espérons collaborer avec nos
confreres africains, surtout dans le travail en
éducation. Le supérieur est présent aujourd’hui
pour cette session des « Maristes en éducation ».

Une autre surprise a été lintervention de
Stephen McKinney, professeur écossais, qui
nous a donné plusieurs impulsions. Il est un
grand expert de I'éducation catholique. Il
nous a également donné quelques impulsions
sur la personne de Marie, surtout dans
I'annonciation. Cette dimension mariale a
marqué son intervention, ainsi que le travail
qui s'est ensuivi.

Autresurprise: I'arrivéedu Pere Larsen, Supérieur
général des Peres maristes. Le Pere Larsen est
néo-zélandais. Il y a un grand réseau d’écoles
en Nouvelle-Zélande mais la majorité des Peres
maristes néo-zélandais a quitté les écoles et
s'est investie dans d’autres missions, comme
le Pére Larsen qui est allé aux Philippines puis
en Thailande, et a ceuvré auprés des migrants.
Pour lui, la mission des Maristes, aujourd’hui,
est de travailler avec les migrants, les pauvres,
et il ne pensait pas que les écoles pourraient
étre une terre de mission, un terrain de mission.

Le Pére Larsen a déclaré que ce qu'il a
expérimenté lors du forum a Toulon I'a changé
profondément. Il a changé de cap. Il a changé
ses orientations. Je trouve remarquable qu’une
personne puisse étre aussi capable d'écouter
pour parler de la synodalité, et j"admire cette
ouverture de la part du Supérieur général. Par
la suite, le Pere Larsen est retourné a Rome
et il a travaillé avec son Conseil. Puis, il a écrit
a nous autres, Peres maristes en Europe, en
disant : J'ai vu ce que vous avez décidé lors
du forum, et qu'il est essentiel que I'éducation
mariste se maintienne en Europe, qu’elle
soit intensifiée, qu’elle soit plus mariste, plus
authentique, plus créative pour |'avenir.

C'est le début d'une époque et non pas la fin.
Il a appelé cela «Un moment toulonnais» lors
de son homélie dans la chapelle a l'institution
Sainte-Marie. Il a rappelé qu'a Toulon, au
milieu du 19€ siecle, alors que les Peres
maristes attendaient le bateau pour partir en
mission en Océanie, la population est allée
les voir pour leur demander d’enseigner aux
enfants. Ce fut le début des écoles en France,
puis ailleurs dans le monde. Cela a été un
moment remarquable a Toulon et le Pére
Larsen a déclaré que nous vivions sans doute
un autre moment toulonnais, pour lui, pour
vous, pour les Peres maristes.

v TR

q 7\(\
\\ X\\\‘v\\\“"
AL ) \
N

22



Lorsqu’il nous a écrit, le Pere général ademandé
que les décisions du forum soient mises en
ceuvre des cette année. Il a déclaré qu'il fallait
créer la structure et le cadre administratif
afin que les écoles en Allemagne, en France
et en Irlande soient administrées et animées
avec la collaboration de tous, y compris de
la direction centrale de la Maison générale.
Cette rapidité d’exécution a été une grande
surprise pour NOUs car NOUs avions présume
que le Pere général laisserait cette mission
a son successeur, qui doit arriver en 2025.
Mais non, il a fait le contraire en affirmant
étre prét a nommer un assistant général pour
entreprendre le travail nécessaire des le mois
de septembre 2024. Il nous a ainsi imposé un
rythme de travail tres exigeant !

Une nouvelle fois, ce sont «les jumeaux»,
Martin McAnaney et Franck Dowling, qui
ont porté le fardeau principal. Ils ont travaillé
intensivement avec la France, I'lrlande et
I’Allemagne pour trouver un cadre qui
fonctionne et qui est conforme aux nécessités
légales de chaque pays, de chaque structure
d'éducation catholique dans le pays. Nous
devons faire ce que le Pére général demande et
nous le faisons avec beaucoup de joie, méme
si c’est un grand défi. Nous en sommes la...

Je dois dire que, dans |'avenir, - et cela est une
absolue certitude-, « Maristes en éducation» va
jouerun role capital, et pas seulement en France.
«Maristes en éducation» aura également un
réle essentiel au sein du Conseil d'éducation qui
va gérer |'ensemble de |'Europe.

Vous avez eu également une autre influence.
Les Irlandais veulent construire une structure
analogue a «Maristes en éducation», mais a
I'irlandaise. ..

Enfin, si on suit les statistiques concernant la
baisse des vocations pour les congrégations
religieuses, en France et ailleurs, nous devons
prendre en considération ces réalités, méme si
nous ne maitrisons pas I'avenir. C'est plus ou
moins universel que dans I'histoire de I'Eglise,
les congrégations religieuses, apres 200 ans
de vie, entrent dans une crise de vie.

En 1972, Raymond Hostie, théologien et
prétre jésuite francgais, écrivait La vie et la
mort des ordres religieux, livre dans lequel il
analysait les évolutions historiques dans la vie
des congrégations religieuses. Il y avait des
milliers de congrégations au Moyen-Age; il
n‘en reste qu’un petit nombre aujourd’hui.
Hostie indique que c’est plus ou moins 200
ans apres la naissance d'une congrégation que
I'entité entre dans une crise existentielle. Ainsi,
de nombreuses congrégations trés anciennes,
ferment des maisons ou disparaissent.

Nous vivons une crise existentielle, mais nous ne
devons pas présumer que la Société de Marie est
finie. Je pense que si Dieu veut un avenir pour la
Société de Marig, tout est possible. Nous devons
essayer de voir ou il y a des pousses vertes et
les encourager. Comme a dit le Pape, nous ne
vivons pas une époque de changement, mais
un changement d’'époque. Et nous sommes
impliqués dans ce changement.

Dans la Province, nous devrons mener une
réflexion sur les lieux sur lesquels nous pourrons
garder nos maisons, et aux lieux ou nous
devrons en fermer. Ce sont des choix que nous
devrons faire malheureusement. Cependant,
notre présence dans le monde éducatif est un
des principes que nous devons suivre dans la
mesure du possible. C'est un exemple peut-
étre de ce que nous pouvons faire pour I'avenir.
Dans |'optique de la synodalité qui a été une
clé de nos échanges, je pense que nous devons
écouter ce que vous dites.

Je pense que vous étes une pousse verte au
milieu de la forét. Nous devons faire de notre
mieux pour vous encourager et vous aider
dans la mesure de nos possibilités. Alors, je
vous pose cette question: Que peuvent faire
les Peres maristes pour vous aider, et ce,
méme avec nos moyens limités en termes de
personnel ?

Et sans doute devons-nous écouter ce que
vous avez a nous dire des Péres maristes, et sur
notre avenir. Nous serions intéressés de vous
écouter. Mais ce sera sans doute pour un autre
temps...

23



\

FLORILEGE

24



Amjm

25



LESPRIT PV

SEIGNEV

REMPLIT




PROFESSION DE FOI ET RENOUVELLEMENT
DE LENGAGEMENT MARISTE

EXTRAIT DE LA CHARTE

'association des Maristes en éducation réunit
des enseignants, personnels et bénévoles des
établissements scolaires maristes. Dans le
sillage des religieux maristes, ils sont appelés
a regarder Marie comme la figure évangélique
dontils s'inspirent pour leur mission éducative.
lls reconnaissent ainsi le souffle évangélique
et la richesse éducative de l'esprit mariste,
un esprit qui privilégie I'accueil de tous et
I'attention aux plus démunis, la confiance et
I'écoute, le souci de la croissance de chacun,
et le partage fraternel. lls recoivent cet héritage
comme une mission a poursuivre. Pour cela, ils
s'engagent a mettre en ceuvre |’esprit mariste
dans leurs attitudes éducatives et dans les
choix pédagogiques de leurs établissements et
a approfondir la tradition mariste pour éclairer
leur vie et leurs engagements.

ENGAGEMENT

Dieu est Pere de tous les hommes. Parce qu'il
nous aime, il nous donne la vie et nous confie
I'univers, et, pour nous, notre école. Croyez-
vous en Dieu le Pere?

Oui, je crois.

: B P s
J LU §e .3
> ‘ Ry it T
sl >
g |

)

3

Jésus est I'Envoyé du Pére. Il est venu parmi
nous pour nous guider et nous libérer. Par sa
mort et sa résurrection, il a fait triompher la
vie. Il est maintenant présent parmi nous et |l
viendra tout accomplir. Croyez-vous en Jésus,
Christ, le Fils du Pére?

Oui, je crois.

L'Esprit est présence de Dieu parmi nous. Il nous
réunit pour servir nos fréres et étre témoins
de Jésus. Croyez-vous en |'Esprit de Jésus qui
répand I"'amour de Dieu en nos cceurs et qui
nous envoie pour révéler son amour a nos
fréres les hommes?

Oui, je crois.

Aujourd’hui, nous disons notre volonté de
prendre part & la mission de I'Eglise en nous
engageant aupres des jeunes et dans nos
relations dans |'école selon I'esprit de Marie.
Voulez-vous vivre aupres des jeunes et de vos
collegues de cet esprit et faire vivre I'association
Maristes en éducation?

Oui, je crois.

Telle est notre foi. Tel est notre désir de servir
I'Evangile. Que Dieu nous bénisse. Que Marie
nous anime.

27



.\c:ll1-~él:\||(|c

- Courveille
NE
ik JB

B [BYVA
2 ABSTERGEND),

1 ANEM macyy,

SINE POLLVTIC
INTIS ET CORPo!
VALEAM

i | 'TiBl fvm[

I
4

=

\

R =

N

A

i

Colin

Jearn-élatutle ,

YN A~

7 e,







LA NEYLIERE 2024
LES PARTICIPANTS

PROVINCE D'EUROPE
Pere Kevin DUFFY
Pere Jimmy Mc ELROY

CONSEIL DE TUTELLE
Brigitte COFFIN
Marie-Pierre CLAVIER
Vincent LANGLOIS
Michel MACQUET

NOTRE-DAME DE FRANCE

LONDRES
Pere Pascal BOIDIN
Pere Hubert BONNET-EYMARD
Bénédicte COLLET
Hélene DIETHRICH

SAINT-VINCENT

SENLIS
Michelle BRUIET
Benoit CURTIL
Laurent GUYARD
Ludovic KOROLOFF
Sonia LAMY
Myriam LE MAIRE
Béatrice LEROUX
Sonia MONNIER
Catherine PETIT
Florence POIRIER
Stéphanie RODRIGUEZ
Adele THORE

BURY ROSAIRE

SAINT-LEU-LA-FORET & MARGENCY

Agnes BALCAEN
Reinout BOGAERS
Dominique BOISSEAU
Virginie BREYTON
Christelle BUSSON
Sarah COLIN
Céline COLOMBO DAQUIN
Gabriela DUBAR
Joé ELIAS

Jeannine FRUIT
Régine GALLO
Christine GRELIER
Laura KRIEF
Guillemette MALHERBE
Isabelle MELOU
Merlin MONGBANDI
Delphine PAJERA
Magalie PAUGAM
Laure PEILLON
Pere Rafael RAMILA FERNANDEZ
Laurence YUMRUTAS

SAINTE-MARIE

RIOM
Thérese BOUTTES
Patricia CLAIRET
Valérie COUDERT
Mathieu DISTASI
Bénédicte LESIEUR
Alphonse N'GOM
Sylvianne NODIN
Rachel RENAUD
Claire SANTALLIER
Yann THEBAUT
Sophie THIERRY
Denis VAVASSEUR

SAINTE-MARIE

LYON
Emilien ALLET
Marc BOUCHACOURT
Hervé BOURLOUX
Romain BERTHELOT
Jean BRENDERS
Héléne CARION
Delphine CHERPIN
Albertine DEBECKER
Pere Roger LORDONG
Philippe REVELLO
Yves THEVENIAU
Martina TIEPPO
Didier TOURRETTE
Valérie TOURRETTE



Fabienne ANNINOS
Adeline BARNAY
Bernard BOUDARENE
Sandrine BOUDARENE
Stéphane BONJOUR
Brigitte CORTEZ

Marion DESCHOUWER EBRARD

Odile FERRANDI
Marie-Sophie GAUVIN
Myrto KOSTANTARAKOS
Christel LOUIS
Nicky MAYA
Céline MERIER
Didier MORDACQUE
Pere Louis NIYONGABO
Lydie PION PEYRAUDEAU
Isabelle RABIAN
Stefania RANUCCI
Amélie ROULLEAU
Pascale SEPULCRE

Patrick BONNAUDET
Magali CAMPOS
Carole DEVERDUN
Francois ESPOSITO
Alexandra GRAVIERE

Patrice HERNANDEZ
Marie-Christine JOLIVET
Anette MACQUET
Nathalie MENOTTI
Anne-Sophie POLAK
Bruno SIMONI
Christine VELLA
Pierre VELLA

Marie-Amélie ALLINGRY
Laurence BERAUD-SCHMITT
Laétitia CARPENTIER
Carine CRESP
Cécile CRIVELLO
Nathalie CURET
Anne GAXOTTE
Ligia HADJ ABDELHAFID
Béatrice HUC
Anne LANDAU
Marie-Laure LOUIS
Anne NONES-LEDUC
Dorothé ROSE
Julie SAINT-JACQUES
Sabrina SCARAFFIA
Emilie THOMAS
Péere Bernard THOMASSET
Emmanuel TILMONT







