
M A R I S T E S  E N  É D U C AT I O N

La Ney l ière  •  Févr ier  2024

F A I R E  C O R P S



2

FAIRE CORPS 

Céline SOLA

Responsable du service formation 

au Diocèse d’Annecy

QUE SIGNIFIE « FAIRE CORPS » ?

Dans un contexte marqué par l’individualisme et 

des revendications autour du corps, Céline Sola 

questionne l’assemblée sur ses représentations 

de l’expression  : « ensemble », « solidarité », 

« unicité »,  « coordination », « complémentarité ». 

Cependant, elle souligne que cette notion peut 

également porter des connotations moins 

harmonieuses, évoquant le « corps à corps », 

« l’entre-soi » ou le « communautarisme ». Le 

« faire corps » peut donc être perçu comme 

porteur de risques autant que d’opportunités, 

en fonction de la représentation qu’on en a 

dans la communauté éducative.

 

« CORPS » ET « FAIRE CORPS » : 

IDÉE D’UN DYNAMISME

La double assertion entre risque et opportunité 

du « faire corps » trouve en premier lieu sa 

richesse dans le foisonnement de sens du 

mot «corps » lui-même. Ce mot désigne non 

seulement l’être lui-même (garde du corps, 

à corps perdu…) mais aussi la substance 

matérielle (un corps céleste, le corps du délit, 

un corps simple…). Céline SOLA  définit ainsi 

le mot « corps » comme la dimension incarnée 

de l’existence. Enracinée dans l’existence, 

l’expérience corporelle engage le sujet dans 

le monde. Il s’agit d’un corps vivant, capable 

d’action et réflexion et sur lequel nous avons 

le pouvoir. Le verbe utilisé dans l’expression, 

« Faire », induit de son côté un dynamisme, 

une action en vue d’agréger des unités pour 

constituer une plus grande unité. 

« FAIRE CORPS » : ENTRE TENSIONS 

ET ENGAGEMENTS PERSONNELS

L’expression « Faire corps » est une expression 

commune utilisée dans notre langage de 

façon positive comme négative. Deux figures 

lexicales illustrent cette ambivalence : 

Corporation : assembler pour donner une 

force, faciliter la transmission des savoirs, 

recherche d’unité. Au Moyen Âge,  c’est l’idée du 

compagnonnage qui implique la transmission 

du métier et des savoirs associés par un maître 

à son apprenti (par exemple chez les Maristes, 

il y a une certaine façon d’éduquer). Dans ce 

sens positif, nous sommes dans un « Faire corps 

pour » : le groupe progresse ensemble en vue 

d’un plus grand bien pour tous. 

Corporatisme (dans son sens négatif) : 

repli identitaire, défense des intérêts d’un 

groupe donné, idée d’une menace extérieure. 

Ce terme revêt une connotation péjorative 

car il renvoie aux corporations de l’Ancien 

Régime qui imposaient les membres de leur 

groupe et négligeaient l’intérêt commun. Les 

corporations sont parfois si puissantes qu’elles 

peuvent être à l’origine de lobbying. Dans ce 

sens négatif nous sommes dans un « Faire 

corps contre » : le groupe se sent menacé et 

unit ses forces pour se défendre contre un 

ennemi commun.

À travers cette tension entre unité ouverte 

et repli communautaire, chacun est invité 

à interroger ses propres appartenances. Le 

corps enseignant illustre cette complexité. Ce 

corps représente un ensemble d’enseignants 

constituant une plus grande unité capable 

d’action et de réflexion sans pour autant nier 

les individualités. Cependant on le voit que le 

faire corps de ce groupe peut être soumis aux 



3

deux assertions : faire corps pour et faire corps 

contre. Il y a une tension qui existe pour à la fois 

permettre la progression ensemble mais aussi 

pour respecter les individualités, les autres voix, 

les opinions différenciées. Il s’agit ici de prendre 

conscience que chacun doit s’interroger sur 

son implication dans le faire corps et ce qu’il 

souhaite que ce corps incarne. La tension entre 

le « faire corps pour » et le « faire corps contre » 

oblige ainsi à se positionner, à ne pas se laisser 

porter passivement par les événements. En 

effet, l’attitude individuelle - engagée, distante, 

défensive, ouverte  - influence la nature même 

du corps collectif : en l’enrichissant ou en le 

crispant. Ainsi, la constitution d’un « faire 

corps » véritablement fécond repose sur un 

objet commun clairement identifié et partagé, 

autour duquel les membres peuvent dialoguer, 

échanger et construire ensemble.

 

L’ÉGLISE COMME CORPS : 

UNE IMAGE PAULINIENNE

C’est à travers les écrits de saint Paul que l’on 

découvre l’analogie de l’image du corps pour 

parler de l’Église.

•	 “Nous avons tous, en effet, été baptisés 

dans un seul Esprit, pour former un seul 

corps.” (1 Co 12, 13)

•	 Et c’est de lui [Le Christ] que le corps tout 

entier, coordonné et bien uni grâce à toutes 

les articulations qui le desservent, selon une 

activité répartie à la mesure de chacun, réalise 

sa propre croissance pour se construire lui-

même dans l’amour. (Ep 4, 16)

•	 La multitude de ceux qui étaient devenus 

croyants avait un seul cœur et une seule 

âme; et personne ne disait que ses biens lui 

appartenaient en propre, mais ils avaient 

tout en commun. (Ac 4,32)

Paul (qui baigne dans une culture gréco romaine 

où le corps - Sôma - est plus connoté de façon 

négative comme une prison pour l’âme) va 

utiliser la conception juive du mot : le corps 

n’est pas pour lui l’enveloppe corporelle mais 

ce qui permet d’entrer en relation avec l’autre. 

L’image servira pour parler de la relation avec 

soi-même, avec les autres et avec Dieu. 

Paul a progressivement élargi l’image du corps : 

à partir du corps sacramentel – celui que le 

Christ a donné lors de la Cène – les croyants 

deviennent, par le partage eucharistique, le 

corps du Christ en tant que communauté. 

« Vous êtes le corps du Christ », c’est-à-

dire le corps ecclésial. Cette transformation 

du sacrement en corps communautaire est 

centrale : l’acte liturgique n’est pas symbolique 

seulement, il crée une réalité spirituelle. 

1 Co 12, 12-31 : Diversité et unité dans le corps 

ecclésial : l’Esprit Saint comme lien vivant. 

L’unité du corps ne signifie pas uniformité. 

Chaque membre y est unique, avec une 

fonction propre, et tous sont indispensables, 

même le plus petit ou le plus discret est vital 

pour le bon fonctionnement de l’ensemble. 

C’est également ce que l’on retrouve chez saint 

François de Sales, avec l’unidivers salésien : 

l’unité dans la diversité grâce à la charité.

Le principe moteur de cette unité, c’est l’Esprit 

Saint : il est celui qui donne la vie, qui permet 

la communion sans confusion, et qui assure la 

croissance. Il garantit aussi la complémentarité 

entre les membres. Ce souffle vital de l’Esprit 

permet d’articuler le respect des singularités 

avec la recherche du bien commun, sans que 

l’un soit sacrifié à l’autre. 

Col 1, 18 : Le Christ est la tête du corps qui 

est l’Église. Il ne faut pas voir le Christ comme 

un simple membre du corps, mais comme sa 

« tête », au sens fort du terme. Dans la culture 

grecque, la tête est le siège de l’impulsion 

vitale, de la croissance : c’est de là que part 

l’énergie, la coordination, la cohérence. Le 

Christ, en tant que tête du corps, n’est donc 

pas un dominateur mais celui qui donne vie, 

celui qui oriente et anime l’ensemble. Ainsi, 



4

l’Église n’est pas un corps autonome qui se 

tiendrait en vis-à-vis du Christ, mais elle vit 

dans une union intime avec lui. Sans le Christ, 

il n’y a pas de vie ecclésiale véritable. Cette 

union n’est pas une dépendance servile, mais 

un lien vital, organique, structurant. Ce que 

les Pères ont appelé « le corps mystique » (qui 

est lié au mystère de Dieu), c’est-à-dire l’Église 

spirituellement animée par l’Esprit du Christ.

L’Église n’est pas une construction purement 

humaine. Ce ne sont pas les croyants qui 

décident de « faire Église », mais bien le Christ 

qui, en rassemblant ses fidèles, constitue cette 

Église et les nourrit de son propre corps. Il y a 

ici un mouvement de circularité, où le Christ 

rassemble et alimente, et les croyants reçoivent 

et deviennent ensemble le corps ecclésial. Ce 

changement de perspective est fondamental : il 

rappelle que la croissance de l’Église ne repose 

pas uniquement sur des forces humaines, mais 

qu’elle dépend d’un « tout Autre », de Dieu. Dès 

lors, une communauté éducative catholique ne 

peut ignorer cette dimension transcendante 

dans son propre fonctionnement. Dès lors, une 

question essentielle se pose : quelle est la place 

donnée à Dieu dans nos dynamiques éducatives 

collectives ? L’invitation est claire : inclure 

activement cette dimension spirituelle, et ne 

pas s’arrêter aux seules capacités humaines.

LE CONCILE VATICAN II : 

QUATRE IMAGES DE L’ÉGLISE

Le concile Vatican II, dans sa constitution 

dogmatique sur l’Église Lumen Gentium

(lumière des peuples), redonne une importance 

majeure à l’image du corps mystique du 

Christ, dans la lignée de Paul, mais avec un 

approfondissement contemporain. L’Église 

y est présentée à travers quatre dimensions 

complémentaires :

• L’image du corps mystique du Christ 

rend compte de la nature profonde de 

l’Église (son unité avec le Christ), exprime 

sa finalité (être signe de la présence de 

Dieu), et souligne le type des relations qui 

unissent ses membres (chacun y occupe 

une place unique, essentielle et différente 

de l’autre, et en même temps tous y sont 

liés par une solidarité fondamentale).

• L’Église en tant que corps du Christ

met en avant la réalité humano divine de 

l’Église. Elle permet de penser la relation 

entre l’Église et le Christ. La communion 

au corps eucharistique construit le corps 

ecclésial du Christ. Elle affirme aussi la 

nécessaire diversité de ses membres tout 

comme le reprend la notion de peuple de 

Dieu.

• En tant que Peuple de Dieu (qui est en soi 

une forme de faire corps), il y a l’affirmation 

de l’égalité de tous les baptisés dans la 

dignité d’une existence de baptisé et la 

diversité des services, des ministères. Paul 

avait privilégié le terme du corps plutôt que 

celui de peuple pour s’écarter de l’image 

du peuple élu et s’ouvrir ainsi à toutes les 

nations.

• L’Église n’existe pas pour elle-même. 

Elle est envoyée par l’Esprit Saint qui 

l’accompagne. Il n’y a pas une séparation 

entre Église institutionnelle et Église 

missionnaire. C’est l’ensemble de l’Église 

qui est spirituel, Temple de l’esprit.



5

Ces quatre images s’entrelacent et permettent 

une compréhension plus nuancée de la réalité 

ecclésiale : un corps vivant, diversifié, animé par 

une force spirituelle et tourné vers l’extérieur.

 

MINISTÈRES ET FINALITÉ COMMUNE : 

LE SERVICE AU CŒUR DE L’ÉGLISE

Tous les ministères institués dans l’Église – y 

compris les ministères « sacrés » – ont pour 

vocation exclusive le bien du corps tout entier. 

Il ne s’agit pas d’une autorité qui surplombe, 

mais d’un service. Ainsi, dans la suite de la 

constitution sur l’Église on trouve les chapitres 

concernant son organisation institutionnelle 

définissant les rôles et places de chacun.

Le Christ Seigneur, pour assurer au Peuple 

de Dieu des pasteurs et les moyens de sa 

croissance, a institué dans son Église divers 

ministères qui tendent au bien de tout le corps. 

En effet, les ministres qui disposent du pouvoir 

sacré sont au service de leurs frères, pour que 

tous ceux qui appartiennent au Peuple de Dieu 

et jouissent par conséquent, en toute vérité, 

de la dignité chrétienne, puissent parvenir 

au salut, dans leur effort commun, libre et 

ordonné, vers une même fin. (LG 18)

Cependant, malgré l’intention du Concile, 

l’institution, dans son organisation hiérarchique, 

a souvent pris le pas sur l’esprit de service. D’où 

une tension actuellement dans l’Église. Comment 

entendre l’égale dignité des membres du corps 

quand dans le même temps une hiérarchie 

s’installe entre les membres ? Ce déséquilibre, 

qualifié de « corporatisme clérical  » par le pape 

François, affaiblit l’unité et la vitalité du corps 

ecclésial. Cette dérive se lit dans le langage 

liturgique : prier « pour le pape, les évêques, les 

religieux... et le peuple racheté », souligne une 

hiérarchisation implicite qui peut être ressentie 

comme une mise à l’écart du « peuple ». Ce 

déséquilibre structurel n’est pas propre à l’Église 

: il menace toute organisation humaine. Est-ce 

plus facile dans une communauté éducative 

1.	 CONSEIL PONTIFICAL POUR LA PROMOTION DE LA NOUVELLE ÉVANGÉLISATION, Directoire pour la catéchèse, 

Montrouge - Paris, Bayard – Mame - Cerf, 2020, n° 69.

catholique ? La collégialité réelle est-elle mise 

en œuvre ? Le projet éducatif est-il au service 

de tous, sans sacrifier certains au bénéfice 

d’autres ? Prend-on soin à parts égales des 

enseignants, élèves, personnels administratifs ? 

Il en découle l’importance d’une gouvernance 

juste, qui ne gomme pas les responsabilités 

mais veille à leur équilibre. Si une communauté 

perd de vue la finalité du faire corps – le bien 

commun, l’unité dans la diversité – elle court le 

risque de verser, elle aussi, dans une forme de 

corporatisme. C’est pourquoi il est essentiel de 

rester attentif à cette dynamique : toute tension 

doit être interrogée, discutée, régulée.

 

VERS UNE HYPOTHÈSE ÉDUCATIVE : 

LITURGIE ET SYNODALITÉ COMME MODÈLES

Le modèle synodal peut inspirer le 

fonctionnement éducatif du corps enseignant et 

lui offrir des opportunités de réfléchir à sa façon 

de faire corps. Deux voies sont principalement 

proposées pour faire corps en Église : 

•	 La liturgie : par la communion, la parole 

mise en avant, la prière commune

•	 La synodalité : par le marche ensemble, 

l’écoute commune

Ces deux dimensions ecclésiales offrent 

des repères concrets pour penser un mode 

de fonctionnement éducatif fondé sur la 

communion, la coresponsabilité et l’écoute.

La liturgie est par définition le lieu de la 

communion et donc de constitution du 

corps du Christ. L’ensemble des baptisés 

se réunit pour faire corps, faire Église. Dans 

l’Église ancienne, les pratiques d’initiation 

se confondaient avec l’édification et la 

structuration des communautés chrétiennes, 

aujourd’hui encore le Directoire pour la 

catéchèse (2020) évoque l’itinéraire rituel de 

l’initiation chrétienne comme « une forme 

accomplie de la doctrine qui non seulement 

se réalise dans l’Église mais la constitue »1. Un 

itinéraire d’initiation qui constitue l’Église. Il 

n’est alors pas étonnant que le dernier rite de 



6

cet itinéraire soit la communion eucharistique, 

un sommet qui fait entrer pleinement les 

néophytes dans la communion ecclésiale, 

communion ecclésiale qui devient dès lors 

source de leur vie chrétienne.

Céline Sola insiste sur le poids symbolique 

et spirituel de ces gestes, notamment le 

renvoi liturgique des catéchumènes avant la 

communion : un acte fort, destiné à faire sentir 

corporellement que l’on n’est pas encore 

pleinement membre du corps. Même si cette 

pratique semble aujourd’hui moins répandue, 

elle garde une pertinence théologique : elle 

interroge toute l’assemblée sur la signification 

de l’appartenance au corps du Christ. La 

liturgie ne se «comprend» pas toujours au 

sens intellectuel, elle se vit, et c’est dans cette 

expérience que le sens se révèle.

 

La synodalité n’est pas juste une méthode 

c’est la nature même de l’Église. En parallèle de 

la liturgie, la synodalité est la seconde voie du 

faire corps ecclésial. Ce n’est pas une méthode 

de gouvernance mais bien une manière d’être 

Église, intrinsèquement liée à l’égalité des 

baptisés. Le Synode sur la synodalité2, en cours 

depuis plusieurs années, en est l’expression 

2.	 https://eglise.catholique.fr/synode-des-eveques-2024-sur-la-synodalite

3.	 COMMISSION THÉOLOGIQUE INTERNATIONALE, La synodalité dans la vie et la mission de l’Église, Paris, Cerf, 

2019, n° 55.

concrète. Ce processus a impliqué une large 

consultation à tous les niveaux - local, national, 

continental - jusqu’à une session romaine, 

avec une seconde prévue en octobre 2024. Le 

document final sera ensuite confié au pape, 

comme le veut la tradition catholique.

« La synodalité signifie le modus vivendi 

et operandi (manière de vivre et de faire) 

spécifique de l’Église Peuple de Dieu qui 

manifeste et réalise concrètement son être 

de communion dans le fait de cheminer 

ensemble, de se réunir en assemblée et que 

tous ses membres prennent une part active à sa 

mission évangélisatrice », selon la Commission 

théologique internationale.

La vie synodale « est le témoignage d’une 

Église constituée de sujets libres et divers, unis 

entre eux dans la communion, qui se manifeste 

de façon dynamique comme un unique sujet 

communautaire »3 : l’expression de chacun est 

favorisée et prise en compte. Il ne s’agit pas 

de jauger la voix du plus grand nombre mais 

bien de donner la parole à chacun et de la 

considérer à égale valeur que celle des autres, 

même si elle est unique. 



7

L’expérience du Synode révèle une rupture avec 

les formes traditionnelles de rassemblement : 

les grandes hiérarchies visuelles ont été 

remplacées par une disposition plus égalitaire. 

Finis les amphis structurés selon la hiérarchie 

ecclésiale (cardinaux devant, évêques derrière), 

les participants ont été réunis en tables de douze 

personnes, mêlant évêques, laïcs, religieux, 

femmes, hommes, uniquement rassemblés 

selon leur langue commune. Le pape lui-

même était à une table centrale, sans position 

dominante. Cette mise en forme est hautement 

symbolique. Elle traduit un changement de 

posture : l’égalité vécue dans le corps devient 

visible, incarnée. L’idée est claire : le faire corps, 

ce n’est pas l’absorption des différences, mais 

l’unité à travers la diversité, dans un espace de 

dialogue réel et vécu.

La liturgie quotidienne a été au cœur de ce 

synode. Ce n’était pas une formalité annexe 

mais un élément constitutif de la démarche 

synodale avec une méthode de discussion 

novatrice, appelée « conversation dans 

l’Esprit » : Chaque membre s’exprime à tour 

de rôle, à égalité, avec un temps de parole 

strictement encadré (4 minutes), suivi d’un 

temps de silence et de prière, puis d’un 

deuxième tour, où chacun partage ce qui l’a 

interpellé chez l’autre – et non ce qu’il veut 

répéter de sa propre pensée. Un modérateur 

est chargé de veiller à ce respect de l’écoute 

et de l’intériorisation. Ce n’est qu’après ce 

temps de réception mutuelle qu’un échange 

véritable est engagé. Ce modèle de dialogue 

est profondément ancré dans une spiritualité 

de l’écoute. Il ne s’agit pas simplement de 

débattre, mais de se laisser transformer par 

la parole de l’autre, dans un climat de prière. 

Ce modèle conjugue pleinement liturgie et 

synodalité, comme deux piliers d’un même 

corps en chemin.

Le faire corps synodale suppose des exigences : 

temps, écoute, et désapprentissage. Il s’agit 

d’accepter un temps long, d’accepter de se 

rendre disponible malgré des contraintes 

extérieures, et d’accepter une écoute véritable, 

sans préjugés, même en présence de figures 

d’autorité ou de collègues avec qui l’on est en 

désaccord. Cette écoute n’est pas passive : elle 

suppose d’entendre ce que l’autre exprime, 

comme voix potentielle de Dieu. Le faire 

corps, dans cette optique, devient lieu de 

discernement collectif. Ce rythme long et cet 

enracinement dans la diversité des réalités 

locales disent quelque chose de fondamental : 

faire corps en Église ne se décrète pas, cela se 

chemine ensemble, dans un temps partagé. La 

synodalité devient le modus vivendi et operandi 

de l’Église, selon les mots de la Commission 

théologique internationale. Une Église 

synodale est une Église de la participation et 

de la coresponsabilité.

7



8

LA SYNODALITÉ : UNE VOIE POUR 

FAIRE CORPS DANS UNE COMMUNAUTÉ 

ÉDUCATIVE ?

La démarche synodale peut s’appliquer aux 

communautés éducatives. L’enseignement 

catholique en France a lancé une démarche 

de type synodale depuis 2018 « la démarche 

prospective »4. 

Il est difficile, dans une communauté éducative, 

de définir le bien commun : c’est cependant 

ce que cherche à incarner le projet éducatif. 

Il est indispensable d’inclure dans cette 

communauté les enseignants, personnels, 

familles, et élèves. Les jeunes ne doivent pas 

être considérés à la marge, mais comme des 

membres à part entière du corps éducatif. 

Le projet éducatif devient alors le lieu où 

s’articulent participation et coresponsabilité, 

pour construire ensemble ce que l’on veut 

faire croître. 

Deux pistes de mise en œuvre du faire corps 

éducatif :

•	 1re piste : Le savoir-être avec

Le processus de formation est un processus 

d’accompagnement personnel des processus 

de croissance. Il nous faut entendre le processus 

de formation comme aidant la personne à 

prendre forme, à révéler son identité profonde. 

La communauté éducative est coresponsable de 

cette croissance. Le projet éducatif est le garant 

de cette unité, du faire corps, qui exige qu’il n’y 

ait pas d’étanchéité entre les différents temps 

d’éducation, de connaissance ou de sagesse.

Dans le Directoire pour la catéchèse (N°136 

à 150), 4 dimensions de la formation sont 

mises en avant : savoir, savoir-faire, savoir être, 

savoir être avec. La dimension du « savoir être 

avec » est à la fois un acte d’éducation et de 

communication. Elle vient développer les 

capacités relationnelles de l’éducateur qui prend 

en compte le jeune dans l’acte d’éducation. 

C’est accompagner l’autre dans sa croissance 

personnelle, avec respect de son autonomie, en 

créant un espace de confiance et de dialogue. 

4.	 https://enseignement-catholique.fr/demarche-prospective/

Cela implique une attention constante à 

la personne dans sa totalité : intellectuelle, 

émotionnelle, relationnelle et spirituelle.

C’est ce qu’a voulu traduire le pape François 

dans son exhortation apostolique sur les 

jeunes, Christus Vivit (Il vit le Christ) parue en 

mars 2019, au N°206 :

La pastorale des jeunes ne peut être que 

synodale, autrement dit, constituer un « marcher 

ensemble » qui implique une « mise en valeur des 

charismes que l’Esprit donne selon la vocation 

et le rôle de chacun des membres [de l’Église], à 

travers un dynamisme de coresponsabilité. […] 

Animés par cet esprit, nous pourrons avancer 

vers une Église participative et coresponsable, 

capable de mettre en valeur la richesse de la 

diversité dont elle se compose, en accueillant 

aussi avec gratitude l’apport des fidèles laïcs, 

notamment des jeunes et des femmes, celui de 

la vie consacrée féminine et masculine, et celui 

de groupes, d’associations et de mouvements. 

Personne ne doit être mis ou ne doit pouvoir se 

mettre à l’écart »

Il s’agit de faire corps avec les jeunes et pas pour 

les jeunes, en veillant à ne mettre personne à 

l’écart. Les jeunes sont donc partie intégrante 

de la communauté éducative. Comment dans 

nos communautés éducatives prenons-nous 

en compte les jeunes ? Comment, dans notre 

posture d’éducation, prenons-nous en compte 

la dimension du savoir être avec ?

•	 2e piste : Penser à partir des petits

Dans la démarche synodale, toutes les voix 

sont entendues. Cette seconde piste est celle 

d’un regard privilégié vers les plus petits, les 

plus fragiles, ceux qu’on entend peu. 

C’est aussi ce que saint Paul disait : 

Bien plus, les parties du corps qui paraissent 

les plus délicates sont indispensables.

Et celles qui passent pour moins honorables, 

ce sont elles que nous traitons avec plus 

d’honneur ; celles qui sont moins décentes, 

nous les traitons plus décemment.

(1 Co 12, 22-23)



9

Ou encore Jésus, dans l’Évangile de Matthieu : 

Amen, je vous le dis : chaque fois que vous 

l’avez fait à l’un de ces plus petits de mes 

frères, c’est à moi que vous l’avez fait. 

(25,40)

Ce renversement de perspective invite à écouter 

d’abord ceux dont la parole est marginale dans 

le système éducatif. Car c’est à travers eux que 

peut surgir une remise en question salutaire 

des pratiques établies, une réinterrogation des 

postures éducatives, et une transformation 

des relations. Cela implique un coût élevé en 

temps, en énergie, en attention, mais c’est une 

exigence évangélique, et un levier de justice et 

de fécondité pour toute la communauté.

Plusieurs structures éducatives spécialisées 

(ULIS, SEGPA, Précoce, etc.) sont autant de 

lieux où ce souci des plus vulnérables s’incarne, 

mais rappelle que beaucoup restent encore 

exclus ou insuffisamment accompagnés. 

Comment, dans nos communautés éducatives, 

favorisons-nous cette écoute des plus fragiles ?

Comment, dans notre posture d’éducation, 

prenons-nous en compte chacun, et 

particulièrement celui qui est en fragilité, dans 

le groupe classe ?

CONCLUSION : LE FAIRE CORPS COMME 

ESPACE SPIRITUEL HABITÉ PAR L’ESPRIT

Le faire corps, pour être vivant, doit s’inspirer 

du modèle synodal pour permettre de faire 

grandir le bien commun. Le point de vigilance 

est que cette modalité requiert que cela soit 

intégré dans les pratiques et non comme un 

événement ponctuel à mener par obligation. 

Ce sont l’ensemble des réunions, rencontres, 

actions qui sont orientées dans cette dynamique. 

Cela invite à une posture d’éducateur, prenant 

en compte les 4 dimensions : savoir, savoir-

faire, savoir être, savoir être avec, pour que la 

synodalité s’exerce au quotidien et en laissant 

toute sa place à l’Esprit Saint, acteur principal 

de nos vies. C’est lui qui anime, oriente et 

féconde ce « faire corps », que ce soit dans 

l’Église ou dans une communauté éducative.

Faire corps, c’est entrer 

dans une dynamique 

de communion réelle, 

ouverte à la diversité, 

attentive aux plus petits, 

profondément ancrée dans une écoute 

de l’Esprit qui agit à travers chacun.



10

FAIRE CORPS

CE QUE LA TRADITION 

MARISTE NOUS DIT

Bernard THOMASSET, sm

Il faut commencer par le commencement.

1815

LA PROMESSE DU 23 JUILLET 1816

Parmi les séminaristes de Lyon, Jean-Claude 

Courveille, Jean-Claude Colin, Marcellin 

Champagnat sont en dernière année d’étude, 

ils ont 24 ans. Pour eux, 20 ans après la 

révolution, c’est la désolation dans l’Église : 

le clergé est vieilli, appauvri, décimé, les 

lieux de culte souvent non entretenus ou 

saccagés, l’Église critiquée, la pratique 

religieuse délaissée, les bénédictions nuptiales 

parfois abandonnées. Ils veulent participer à 

la restauration de cette Église dévastée. On 

imagine leurs projets, leurs ardeurs, et sans 

doute l’appréhension de ce qui les attend.  

Courveille évoque à ses plus proches une 

« révélation » qu’il a eue au Puy. La Vierge 

Marie lui a laissé entrevoir la mise en place 

d’un groupe qui prendrait, sous son nom, le 

relais des jésuites bannis de France. Avec cette 

parole : « J’ai été le soutien de l’Église naissante, 

je le serai encore à la fin des temps  ». « Ça 

me va ! », pense Colin. Ils partagent, rêvent, 

élaborent, complotent presque. 

Finalement, une douzaine monte à Fourvière 

le lendemain de leur ordination et signe la 

promesse de fonder une société portant le 

nom de Marie qui pourrait aider l’Église à 

sortir de ses tourments. Parmi eux, Courveille, 

le déclencheur, Colin, Champagnat, Terraillon 

et Déclas. Trois convictions les animent : 

l’assurance d’être de la famille de Marie ; 

la considération des « grands besoins des 

peuples » en partageant le souci maternel de 

Marie pour les hommes ; le service de l’Église. 

Par la suite, les Maristes ont souvent rappelé 

l’unité qui régnait alors dans le groupe des 

séminaristes : « Leurs pieuses réunions, dit 

Mayet, devinrent plus fréquentes, surtout 

vers la fin de 1816. Ils avaient tous le même 

esprit et la plus parfaite charité régnait entre 

eux ». Même ambiance dans les années qui 

ont suivi, malgré leur dispersion du fait de 

leurs nominations : « Depuis ce temps-là, 

quoique séparés les uns des autres, ils ont 

tous conservé entre eux l’union la plus intime, 

persistent toujours dans leur résolution... » Ce 

qui les unissait si fort, c’était la vive conscience 

d’un besoin d’Église, l’appel entendu de Marie 

à y répondre, et leur volonté de s’y engager.

1825

LES MISSIONS DANS LES MONTAGNES 

DU BUGEY

À Cerdon, sa 1re nomination, Jean-Claude 

Colin s’est nourri d’auteurs spirituels qui l’ont 

profondément influencé : Alphonse de Liguori 

qui s’élevait contre le rigorisme de l’Église 

et promouvait une pastorale de miséricorde 

et François de Sales pour qui Dieu n’était 

qu’amour. Une sensibilité s’affirme : préférence 

pour une mission dans les paroisses délaissées 

et auprès de ceux dont la foi est désorientée, 

attitudes voulues d’accueil, de non-jugement, 

de douceur, de patience. 

À la demande de l’évêque de Belley, la petite 

équipe (ils sont 5 : Jean-Claude, son frère 

Pierre, Déclas, Jallon, Humbert) part prêcher 

des missions dans les villages isolés du diocèse, 

sans prêtre le plus souvent, églises à l’abandon. 

Du collège de Belley où ils sont basés, ils partent 

La chapelle



11

deux par deux, l’hiver, 3-4 semaines, dans une 

paroisse désaffectée : longues marches dans 

la neige, difficultés de logement et de cuisine 

dans des presbytères délabrés. Les paysans que 

Colin et ses compagnons vont rencontrer ne 

savent trop où ils en sont, ni comment renouer 

avec une Église mal en point. Ils inventent une 

pastorale...

« Nous partions avec nos petits sacs noirs ; 

dans nos sacs était notre trésor, je veux 

dire nos sermons. Dès que nous mettions 

le pied sur le territoire que nous venions 

évangéliser, nous tombions à genoux, nous 

priions la Sainte Vierge. Nous commencions 

toujours la mission par les enfants, et nous 

avions à peine fini que les parents arrivaient 

à leur tour… Les huit premiers jours, nous ne 

prêchions pas des sujets austères mais des 

sujets propres à nous gagner la confiance. Ce 

n’est qu’après que nous commencions à dire 

quelque chose pour ébranler. Puis venaient 

les vérités fortes… »

L’unité se forge ici d’une mission difficile 

menée en équipe où tout est partagé, projet, 

travaux, déceptions et joies, et où tout est à 

inventer dans l’approche pastorale.

1829

L’ÉDUCATION À BELLEY

Colin est nommé par l’évêque dans un collège 

de 200 élèves pour y remettre de l’ordre. 

Il découvre des jeunes en grande effervescence 

à cause des événements politiques qui 

enflamment les adultes, désorientés dans 

la perception d’un monde ancien en train 

de mourir, face à l’inconnu de l’avenir. Colin 

est mal accueilli. Sans expérience, il se révèle 

cependant un fin éducateur et un leader 

d’équipe. 

Pour commencer, il donne aux professeurs 

un « projet éducatif », les Avis aux Maîtres. 

Et il remet de l’ordre dans le collège pour 

qu’une communauté puisse se constituer. La 

posture éducative qu’il promeut auprès de 

son équipe se fonde sur la confiance dans les 

jeunes - à la fois bienveillance et exigence - et 

sur la confiance en Dieu qu’il sait agir en eux. 

Il leur donne un objectif essentiel : les « faire 

hommes », ces jeunes, en développant leur 

ouverture à la foi, leur sens moral, leur vie 

sociale et leurs compétences. 

Colin recommande en particulier un climat, 

« une sainte gaîté ». Pour cela, tous les moyens 

sont requis : aimer les enfants sans chercher à 

s’en faire aimer, être proche d’eux, faire preuve 

de compréhension et de confiance devant 

leurs lenteurs ou en matière de discipline… 



12

Surtout Colin considère indispensable, et fait 

tout pour cela, l’existence d’une communauté 

tout entière soudée dans son travail 

d’éducation, consciente de l’importance divine 

- mais oui - de sa tâche. Une profonde unité 

est requise par le souci demandé à chacun de 

ne pas faire son œuvre propre, ni de chercher 

sa considération personnelle, pour se joindre à 

l’action collective. 

Quelques Avis 

De nombreux avis illustrent cette volonté de 

cohésion que Colin juge nécessaire en travail 

d’éducation. Notons que les Avis sont tous au 

« nous », appelant ainsi chacun à s’impliquer 

dans chacune des recommandations.

•	 « Nous nous aimerons tous comme 

des frères et nous nous honorerons 

mutuellement avec un respect affectueux 

afin que nos enfants, n’ayant sur ce rapport 

que de bons exemples sous les yeux, en 

agissent entre eux de même. » (84)

•	 « Nous éviterons ces plaisanteries qui ne 

laissent pas souvent de fatiguer celui qui 

en est l’objet, de nous tourner en ridicule, 

de prendre parti contre l’un d’entre nous. 

Un bon esprit ne cherche jamais à semer la 

division nulle part. » (85)

•	 « Nous nous abstiendrons de toutes 

paroles offensantes, peu respectueuses. 

Rappelons-nous ce que nous sommes et 

que les enfants ont les yeux continuellement 

sur nous. » (86)

•	 « Nous nous supporterons tous dans nos 

défauts et nous nous regarderons tous 

comme solidaires les uns pour les autres 

dans la conduite de la maison. » (87)

Dans d’autres écrits, plus tard

Jean-Claude Colin reviendra souvent dans sa 

correspondance sur l’importance des « égards 

mutuels » dans la vie quotidienne des collèges : 

la qualité de l’attention, du respect, de l’estime, 

de la considération qu’on porte aux autres. Il 

invite ses correspondants à s’interroger sur leur 

façon de parler, de se comporter au quotidien : 

« M. Delaunay (supérieur) regardera les 

professeurs comme ses frères, et non comme 

des professeurs salariés : il aura pour eux tous 

les égards convenables : il les priera plutôt qu’il 

ne les commandera. »

Et il conseille aux élèves de Belley : « Je vous 

écris afin que vous vous aimiez les uns les 

autres et que, dans vos rapports entre vous, 

vous ne péchiez ni dans vos paroles ni dans 

vos manières faute d’égards, de douceur, 

d’honnêteté, de charité les uns envers les 

autres » (1845). Il reprendra ce thème lors 

d’une conférence sur l’éducation en 1850 : 

« C’est une chose importante, hélas ! et qui 

manque dans la Société (chez les Maristes) 

et à quoi on n’a pas assez pris garde : la 

tenue, le langage, la démarche, la propreté 

dans les maisons, les personnes, quelque 

chose de digne, de mesuré, de religieux, de 

convenable », et quelques jours plus tard : 

« Sachons nous respecter, nous honorer. »

UN THÈME RÉCURRENT CHEZ COLIN, 

PAR LA SUITE, POUR LA VIE DES 

COMMUNAUTÉS

Durant ses 18 années de généralat, Colin 

abordera souvent le thème de la vie 

communautaire. Cela ne nous rejoint-il pas, 

dans nos équipes éducatives, dans nos relations 

tout simplement ? Il l’abordera sous deux 

aspects : le support mutuel, l’esprit de corps.  

Il faut d’abord se supporter

Dans le premier sens français, bien sûr : 

« Supportons-nous les uns les autres, dit-

il, prévenons-nous mutuellement en toute 

patience, humilité et charité. Nous avons 

tous nos défauts : si nous souffrons quelque 

chose de notre frère, soyons persuadés qu’il 

souffre peut-être bien plus à notre sujet et 

avec moins de justice ». Avouons qu’il y a du 

travail pour cela ! Et aussi : « Rendez-vous la 

vie douce, agréable, par les égards mutuels 

d’une tendre charité. Prenez garde de ne 

pas aggraver vos croix par des exigences, des 

duretés, des vivacités qui finissent par énerver 

et abattre ceux qui nous entourent. » Et 

encore : « L’on désire trouver entre nous une 

douce cordialité, une aimable gaieté et non 

pas un extérieur triste qui nuit trop à la piété, 

une charité fraternelle, et vraiment, Messieurs, 



13

que deviendrait un corps sont les membres ne 

s’excuseraient pas réciproquement ? »

C’est aussi l’invitation à s’encourager 

mutuellement, à être ‘‘supporter’’ dans une 

équipe qu’on souhaite gagnante : le support 

devient alors soutien. Aux missionnaires 

d’Océanie, en avril 44 : « Ce que je demande 

sans cesse à Dieu pour vous tous, c’est que vous 

vous aimiez les uns les autres, que vous vous 

supportiez mutuellement ; que vous évitiez 

entre vous toute espèce de contestation ; 

si l’un de vous tomber que l’autre le relève 

avec charité et compassion. Gardez-vous 

bien de vous laisser aller aux murmures, aux 

plaintes les uns contre les autres ; nous avons 

tous nos défauts et nous avons tous le désir 

de nous en corriger ; mais le plus grand de 

ces défauts serait celui de rompre le lien de 

l’union fraternelle, de nourrir notre cœur dans 

l’aigreur et de semer parmi nos frères la zizanie 

de la discorde. Rien, ne pourrait plus nuire à 

vos travaux et à l’extension du règne de Jésus-

Christ. »

Et puis développer l’esprit de corps

L’expression pourrait évoquer la fermeture 

sur son groupe, peut-être un sentiment de 

supériorité par rapport aux autres. Colin voit 

les choses autrement. Tout d’abord - Colin le 

dira à propos des missionnaires - agir seul, 

s’isoler, c’est travailler en vain et risquer de se 

perdre. Il y va du témoignage auprès de qui 

on est engagé et de la santé des personnes. 

« La Société (de Marie) regrette vivement que, 

sous prétexte de zèle, vous ayez consenti 

les uns et les autres à vous isoler, souvent 

même à distances fort éloignées… En vous 

isolant de la sorte, vous vous épuisez presque 

sans résultat, sans avenir durable. » (à Jean 

Forest, 1850). La conséquence est tragique : 

« L’esprit de corps ou de société qui soutient 

les membres et leur donne de l’énergie a 

été rompu par eux, dès lors qu’ils ne sont 

plus vus qu’individuellement, et de là le 

découragement, les dégoûts de leur position, 

acheminement funeste vers une destruction 

totale. » (à P. Bataillon, 1853)

L’esprit de corps évoque aussi la solidarité 

entre les membres, la responsabilité de chacun 

dans l’œuvre commune. Aux missionnaires, 

en novembre 40 : « Souvent séparés les uns 

des autres, vous êtes solidaires les uns pour les 

autres. Prenez de concert tous les moyens pour 

vous corroborer dans la vertu. Voyez si vous 

ne pourriez pas vous réunir tous ou presque 

tous en retraite pendant quelques jours. Là, 

voir ensemble comment on connaît la règle, 

comment on peut l’observer dans les fonctions 

de l’apostolat, comment on l’observe dans la 

réalité. Là, voir ensemble les dangers de telle 

position, les moyens de les diminuer ou de les 

détruire... Là, resserrer les liens qui unissent si 

doucement et si utilement les cœurs vraiment 

religieux. Vous communiquez mutuellement 

cette force spirituelle qui résulte de l’union de 

vue, de l’union de moyen, des effets que le 

saint-Esprit se plaît à produire dans ceux qui se 

réunissent par son impulsion. »

À LA SOURCE

On peut considérer l’importance de la cohésion 

d’un groupe du point de vue de son efficacité, 

par le partage des tâches et le soutien mutuel. 



14

Cela est plein de sens. Mais il y a plus pour 

Colin, comme une source. Il se réfère à la 

première communauté chrétienne évoquée 

dans les Actes des Apôtres : « La multitude de 

ceux qui étaient devenus croyants avait un seul 

cœur et une seule âme. » Colin commente : 

« Nous ne prenons pour modèle aucun corps, 

nous n’avons point d’autre modèle que l’Église 

naissante. La Société a commencé comme 

l’Église ; il faut que nous soyons comme les 

apôtres et comme ceux qui se joignirent à eux. 

Cor unum et anima una. Ils s’aimaient comme 

des frères. »

Pour Colin, cette communion de cœur 

et d’esprit était capitale dans la mission 

des Maristes. Elle était le moyen pour eux 

d’apprendre à découvrir ensemble l’Évangile, 

entre eux d’abord. Et, conséquence, elle serait 

le chemin pour recommencer une nouvelle 

Église, par leur rayonnement, participant ainsi, 

tel un germe, à l’avènement dans le monde 

d’un nouveau mode de relations inspiré de 

l’Évangile : Cor unum et anima una. C’est la 

vocation spécifique des Maristes de contribuer 

à cet avènement d’un monde unifié par 

l’amour mutuel.

À la fin de la retraite de 1846, Colin fait ses 

ultimes recommandations aux retraitants. 

Par deux fois :  « Mes chers confrères, que 

les liens d’une étroite charité nous unissent 

toujours, que nous ne soyons vraiment qu’un 

cœur et qu’une âme. La Société de Marie doit 

représenter les premiers temps de l’Église. 

Soyons donc pleins de courage ; n’ayons 

tous qu’un seul cœur et qu’une seule âme ; 

n’aimons pas à faire parler de nous. Imitons 

notre mère : elle ne faisait point parler d’elle... »

1	 Il faut sans doute ajouter un trait majeur que suggère la construction de ce verset. Cf. le double « et » mis avant 

et après la mention de Marie. Le premier « et » relie Marie aux disciples et à « quelques femmes » (celles qui 

accompagnaient le groupe des apôtres) et le deuxième « et » la relie aux frères de Jésus. Or, ces deux groupes, 

disciples et femmes croyantes d’un côté et frères de Jésus de l’autre, sont, dans les évangiles, opposés. Réunis 

après l’Ascension, les disciples et les frères de Jésus restent cependant deux groupes distincts. Or, la place de 

Marie entre les deux groupes suggère que c’est elle qui les a réunis. Luc voit sans doute ici Marie dans un rôle 

central, médiateur, dans l’Église naissante, entre des groupes divers, voire rivaux. Un trait que Marie nous invite 

à partager avec elle : le souci de l’unité par-delà tout ce qui humainement pourrait nous séparer. Un besoin très 

actuel aujourd’hui.

Quel est donc le rôle de Marie dans cette 

Église ? C’est l’ultime question. Luc nous en 

fournit un indice précieux par la mention 

qu’il fait de sa présence dans la première 

communauté (Ac 1,12-14) : « Tous, unanimes, 

(les onze apôtres) étaient assidus à la prière, 

avec quelques femmes et avec Marie la mère 

de Jésus et avec les frères de Jésus. » 

Le fait que Luc mentionne Marie au tout début 

de l’aventure apostolique, incite à penser que, 

de même que la mère de Jésus, au tout début 

de l’Évangile, prend soin de son nouveau-né 

et veille sur lui pendant toute son enfance, 

elle va maintenant nourrir et élever l’Église qui 

naît. Elle est le soutien de l’Église dans cette 

première phase de son existence. 

De la même manière, dit Colin, Marie est 

pour l’Église d’aujourd’hui ce qu’elle était 

pour celle des premiers temps, éducatrice de 

la foi des chrétiens, inspiratrice d’attitudes 

particulières : émerveillement pour l’amour 

de Dieu, disponibilité, humilité, confiance, 

miséricorde pour ceux qui sont perdus. Voilà 

ce que Colin confie aux Maristes. 

(1)

À la fin de la retraite de 1846, Colin fait ses 

ultimes recommandations aux retraitants. 

Par deux fois : « Mes chers confrères, que 

les liens d’une étroite charité nous unissent 

toujours, que nous ne soyons vraiment qu’un 

cœur et qu’une âme. La Société de Marie doit 

représenter les premiers temps de l’Église. 

Soyons donc pleins de courage; n’ayons tous 

qu’un seul cœur et qu’une seule âme. »



15

CONCLUSION

Ce que disent les pères maristes aujourd’hui 

de cette conscience qu’ils ont à faire corps. 

Cf. quelques extraits de leurs constitutions 

(1988), Pour une communion en vue de la 

mission.

126. Les Maristes ne sont pas de simples 

travailleurs dans une entreprise commune, 

mais les membres d’une Société bâtie sur 

une foi et une vision partagées. Comme les 

apôtres mus par l’Esprit, soutenus par Marie, 

ils découvrent ensemble dans la foi le sens de 

leur mission.

127. Le ministère du service fraternel en 

communauté est un apostolat de première 

importance. La communauté mariste est un 

lieu de partage. […] Par sa vie fraternelle, la 

communauté mariste est un lieu de renouveau 

et de conversion. Elle fournit ainsi un signe 

de ce que l’Église est appelée à être dans le 

monde.

Ainsi, nous voici appelés, laïcs comme religieux 

éducateurs, à faire corps, à nous entraider 

pour donner à nos communautés scolaires le 

souffle de l’Évangile. Marie, pour cela, sera à la 

fois notre inspiratrice et notre soutien. « Faire 

corps »… auprès des enfants et des jeunes, 

dans nos relations, dans nos équipes, dans 

l’esprit à instaurer dans nos communautés 

éducatives, ce beau mot « communauté » 

qui est une réalité déjà présente, mais à faire 

advenir sans cesse davantage.



16

MARISTES EN ÉDUCATION

20 ANS

Brigitte COFFIN

Modératrice de Maristes en éducation

LA NAISSANCE DE MARISTES EN 

ÉDUCATION

Le 25 août 2001, le Père Hubert Bonnet Eymard 

envoyait une lettre à différents groupes du 

réseau mariste pour faire part du désir de voir 

éclore l’association « Maristes en éducation », 

cela faisait suite à trois ans de recherche pour 

envisager le projet. L’espérance portée étant 

celle que « l’esprit mariste » trouve encore 

à l’avenir des hommes et des femmes pour 

l’incarner. 

Le Père Hubert notait que depuis les origines 

de la Société de Marie, au début du XIXe siècle, 

c’était essentiellement le corps des religieux 

qui portait cet esprit. Mais depuis longtemps 

déjà de nombreux laïcs se sont engagés à leurs 

côtés. Il invitait donc en 2001 déjà à aller plus 

loin encore et à trouver une manière nouvelle 

de faire corps pour que cet esprit continue 

d’inspirer nos pratiques éducatives. 

En 2004, l’association Maristes en éducation 

voyait le jour officiellement. Nous sommes en 

2024, elle existe toujours, vivant désormais 

dans chaque établissement français et, 

aujourd’hui, nous en fêtons les 20 ans.

LE CAME

Je vais juste faire un petit retour sur ce qui 

se vit non pas dans les groupes maristes des 

établissements, je n’y suis plus, mais lors des 

réunions du CAME (Conseil d’Animation de 

Maristes en éducation) qui, pour certains, est 

peut-être une nébuleuse, et qui pourrait ainsi 

expliciter à tous ce que nous y faisons.

Chaque établissement a un groupe Maristes 

en éducation qui a une vie personnelle 

particulière, avec son fonctionnement propre. 

Ce qui crée le lien entre tous, c’est le CAME.

Dans chaque établissement, vous avez deux ou 

trois représentants, qui ont été mandatés ou 

cooptés pour représenter vos groupes - pour la 

presque majorité, ils sont présents avec nous 

aujourd’hui -. À côté de ces dix-sept membres, 

Le CAME compte le Père Kevin Duffy, le Père 

Bernard Thomasset, Vincent Langlois, votre 

délégué à la tutelle, ainsi que les membres du 

Conseil de tutelle 

Nous nous réunissons trois fois par an en 

présentiel et une fois par visioconférence. Le 

point d’orgue de ces réunions est bien sûr la 

préparation de la session de la Neylière.

LES RÉUNIONS DU CAME 

Un tour de table permet à chaque établissement 

de faire part de ce qui s’est vécu dans son 

groupe Maristes en éducation durant la 

période écoulée. Cette mise en commun reste 

très importante car elle permet de partager sur 

des initiatives des uns ou des autres à l’exemple 

de l’accueil des nouveaux personnels par les 

membres de Maristes en éducation. Cette 

initiative a été réalisée par un établissement, 

puis progressivement tous les établissements 

s’en sont emparés. Et c’est très apprécié. 

Au mois de mai, le thème d’année à venir 

est choisi. Cela donne toujours lieu à des 

échanges plus ou moins « musclés ». Nous 

tentons de tisser les différents thèmes 

successifs, de manière à construire une 

cohérence. Celui de cette année a été repris 

dans presque tous les établissements comme 

thème d’établissement. Quel en est l’intérêt ? 

C’est bien évidemment que chacun garde sa 

spécificité, mais que, ensemble, nous portions 

une réflexion commune. 

Nous réfléchissons  à construire une cohérence 

entre les différents groupes de Maristes en 

éducation afin de trouver une manière de 

« faire corps ». Déjà en 2001, puis en 2004, 

le Père Hubert Bonnet Eymard invitait à faire 

corps.

Nous avons à cœur de partager ce qui se passe 

dans les différents groupes pastoraux : nous 

sommes bien convaincus que la pastorale 

doit rester au cœur de l’établissement et doit 

l’irriguer pour faire vivre l’esprit.



17

Ce qui reste un point fort des réunions du 

CAME, c’est la préparation de la session de 

la Neylière : outre le thème, il faut trouver des 

intervenants pour l’animer, une soirée plus 

ou moins festive, des temps de prière et, en 

point d’orgue, la célébration qui clôturera ce 

moment particulier. 

LE FORUM

Cette année 2024, en plus des réunions du 

CAME, nous avons vécu un temps important 

à Toulon avec le forum de l’éducation. Un 

moment extraordinaire de réflexion et de mise 

en commun. Un temps de rencontre majeur, 

qui a permis de tracer le futur. 

Il est ressorti de ce forum, au moins pour les 

participants français, irlandais et allemands, 

que le désir majeur était que les établissements 

restent maristes. Il a bien été entendu que 

prochainement, ce seront aux laïcs de s’emparer 

de la spiritualité dans les établissements. Cela 

semble réalisable mais il va falloir s’en donner 

les moyens.  Bien évidemment, les pères seront 

toujours des parties prenantes du déroulement 

de la spiritualité mariste.

Le Père Larsen, Supérieur majeur, participait 

avec son Conseil à cette rencontre, et il nous a 

assuré que la congrégation, pendant le temps 

de son mandat, était tout à fait prête à aller 

dans ce sens, étant bien entendu que les Pères 

garderont toute leur place pour aider à faire 

vivre cette spiritualité.

À l’instar de Jean-Claude Colin qui disait qu’il 

fallait « recommencer une nouvelle Église », 

nous sommes nous aussi au seuil de ce 

défi. L’Église vit un moment très important 

de synodalité. Cela doit nous interpeller au 

premier, nous Maristes laïcs. À nous également 

Maristes laïcs, pour un grand nombre baptisés 

- donc prêtre, prophète et roi -, de faire vivre 

nos convictions au sein des établissements. 

Comment les faisons-nous vivre ? Les faisons-

nous réellement vivre ? C’est une question 

personnelle, éminemment personnelle. Que 

perdrions-nous à ne plus être maristes ? 

Essentiellement, c’est ce que nous vivons 

aujourd’hui, cette sensation de faire partie 

d’une famille et d’être, ici, à la Neylière, 

dans une maison de famille. Nous avons 

véritablement la sensation d’un ancrage. Et 

nous espérons que l’accueil qui est réservé à 

chacun le rejoint dans le chemin de vie qui est 

le sien.

N’ayez pas peur, n’ayons pas peur, formule 

chère au cœur de Jean-Paul II et du Pape 

François. Quelle est la place des laïcs dans 

l’église ? Ils ne sont pas des invités dans l’Église, 

ils sont chez eux et ils sont appelés à prendre 

soin de leur propre maison. 

Pour terminer mon propos, j’aurai pu prendre 

un texte d’évangile, mais je pense que ce texte 

tiré du florilège concocté par le Père Bernard 

Thomasset, pour cette session de la Neylière, 

parlera tout autant à chacun :

Il était une fois quatre personnes qui 

s’appelaient Tout le monde, Quelqu’un, 

Chacun et Personne. Il y avait un important 

travail à faire et on a demandé à Tout le monde 

de le faire.

Tout le monde était persuadé que Quelqu’un 

le ferait. Chacun pouvait l’avoir fait, mais ce 

fut Personne qui le fit. Quelqu’un se fâcha 

parce que c’était le travail de Tout le monde. 

Tout le monde pensa que Chacun pouvait le 

faire, mais Personne réalisa que Tout le monde 

ne pouvait pas le faire. 

En fin de  compte, Tout le monde fit des 

reproches à Chacun parce que Personne 

n’avait fait ce que Quelqu’un aurait pu faire.

Moralité, il faut dire…

Moi je le fais ! ««



18

MARISTES EN ÉDUCATION

20 ANS

Vincent LANGLOIS

Délégué de tutelle

Retracer l’histoire de « Maristes en éducation », 

c’est poser un regard sur la situation de l’Église 

il y 20 ans et notamment, déjà, la baisse des 

vocations.

C’est aussi prendre conscience que les Pères 

maristes se sont interrogés bien avant un 

grand nombre d’autres tutelles afin de pouvoir 

discerner et prendre un chemin nouveau 

à l’époque, mais aujourd’hui partagé par 

d’autres congrégations, pour ne pas dire la 

majorité quelle que soit sa taille.

Nous pouvions lire dans le livret « Des Maristes » 

en 1984 : « Ainsi se dit une espérance mariale. 

Chaque époque peut se croire à la fin du 

monde. Ce n’est que motif supplémentaire 

pour la création, l’invention, l’audace dans un 

climat de pardon et de bénédiction ». 

Dix ans plus tard, en 1994, le père Gérard 

Noblet écrivait : « Aujourd’hui, en France, en 

Belgique et ailleurs, les Maristes (Pères ou 

Sœurs) placent des laïcs à la tête de leurs 

écoles, à la place des traditionnels Pères ou 

Mères Supérieurs. La pénurie des vocations 

n’a été que la cause occasionnelle de ces 

mesures. Demain, si les vocations religieuses 

et sacerdotales se multipliaient, il serait 

normal de placer encore des laïcs à la tête des 

écoles. Les directeurs laïcs sont nommés par 

les Supérieurs Provinciaux, mais jouissent d’un 

droit aussi large que possible à l’initiative. Sans 

avoir prononcé de vœux religieux, ils sont 

agrégés à part entière au mouvement mariste. 

D’autres laïcs adultes se préparent à prendre en 

charge la vie spirituelle du lycée. Des réunions 

de travail les rassemblent souvent avec des 

Maristes. Bien sûr, ils ont une formation à 

acquérir. Il ne s’agit pas d’une technologie, 

d’une méthode éducative, d’un programme 

à suivre. Il s’agit d’une culture personnelle 

de la foi, avec ses dimensions historiques, 

biblique, théologique. C’est évidemment une 

culture mariste aussi. Ce qu’ils ont à acquérir 

ou à développer en premier lieu, c’est surtout 

une mentalité de fils et de filles de Dieu, libres 

et responsables. Mais cela, c’est l’œuvre de 

l’Esprit Saint. Toutes choses qui demanderont 

du temps... Raison de plus pour ne pas 

attendre. ».

C’était il y a 30 ans. Bien sûr, ils ont une 

formation à acquérir. Il ne s’agit pas d’une 

technologie, d’une méthode éducative, d’un 

programme à suivre. Il s’agit d’une culture 

personnelle de la foi, avec ses dimensions 

historiques, bibliques, théologiques. C’est 

évidemment une culture mariste aussi. Ce 

qu’ils ont à acquérir ou à développer en 

premier lieu, c’est surtout une mentalité de 

fils et de filles de Dieu libres et responsables. 

Mais cela, c’est l’œuvre du Saint-Esprit. Toutes 

choses qui demanderont du temps.

En 2018, les religieuses et religieux des tutelles 

congréganistes comptaient plus des 2/3 ayant 

au moins 80 ans et 50% avaient moins de 30 

membres. Qu’en était-il du clergé séculier ? 

50% des prêtres avaient plus de 75 ans. 

En 2022, le Diocèse de Beauvais a réalisé une 

prospective courageuse :

Nombre de 

paroisses

Nombre de 

prêtres en activité 

1965 217 356

2022 33 59

2045 9 ? 31 ?

Ainsi, la question dépasse la sphère mariste, 

peut-être avec des échéances distinctes mais 

elle concerne bien l’Église en général  et  

l’Enseignement catholique congréganiste en 

particulier. 

Les Pères maristes sont parmi les premiers 

dans l’Enseignement catholique congréganiste 

français à avoir engagé une réflexion positive 

sur le devenir des communautés éducatives 

dont ils ont la tutelle. 

L’association « Maristes en éducation », érigée 

en 2004, institutionnalisait la collaboration des 



19

Pères avec les Laïcs dans une démarche d’Église de 

type associatif. Elle s’est construite sur plusieurs 

années, mais un déclencheur important a été la 

réaction des Chefs d’établissement quand il a 

été évoqué une dévolution de tutelle en 2001.

Parallèlement, cela avait du sens puisque cette 

réflexion s’enracine dans les engagements pris 

au forum international de 2004, qui réunissait 

des représentants de toutes les parties du 

monde où ils sont présents. Ils souhaitaient 

conserver un élément fondamental de l’œuvre 

mariste : la dimension éducative. 

Enfin, cette démarche s’inscrivait dans la 

tradition de la congrégation dès ses origines, 

avec une réelle place des laïcs (voir l’article 

31 dans les constitutions de 1985 à ce sujet), 

puis comme le disait Charles Girard, sm : « La 

place des laïcs dans ce projet n’est pas dans 

un petit coin, pas à côté, mais au cœur même 

du projet de Colin ». Et le concile Vatican II va 

dans ce sens.

N’était-ce pas trop tôt ? Cela était-il cohérent ? 

Réalisable ? 

Ces questions restent d’actualités mais, 

à présent, de nombreuses tutelles ont 

déjà transformé leur gouvernance avec 

des associations publiques de fidèles, des 

fondations ou sont en chemin pour le faire. 

De plus, nombre d’exemples dans l’Église 

témoignent de projets bien plus complexes.  

N’oublions pas l’audace des fondateurs, celle 

du père Colin en particulier et de ses frères, 

dans un contexte historique bien difficile.

Dès son origine, l’association « Maristes en 

éducation » a été créée pour permettre à ses 

membres de témoigner de ce charisme, de 

l’incarner dans les établissements. Elle n’est 

pas concurrentielle de l’autorité de tutelle 

dans les établissements : sa mission est de 

participer à animer la tutelle, notamment avec 

un CAME (Conseil d’Animation de Maristes en 

éducation).

« Maristes en éducation » respecte la mission 

spécifique du Chef d’établissement. Ce groupe 

n’incarne pas vis-à-vis du Chef d’établissement, 

comme de la communauté éducative, une sorte 

de contrôleur de la bonne compréhension de ce 

que devrait être l’Ethos mariste. Il n’y a pas de 

confusion des rôles «Maristes en éducation », 

la tutelle et la mission du Chef d’établissement.

Christiane Conturie disait : « Le respect du 

cheminement des uns et des autres laisse du 

temps pour qu’une adhésion vienne en son 

temps de l’intérieur. » Un accueil est donc 

possible dans les groupes locaux, mais aussi 

lors de la session nationale ici même, avec 

précédemment alternativement une session 

dite « ouverte » et donc moins ouverte pour 

la suivante. Depuis quelques années, la 

distinction ne se fait plus, avec un contenu 

qui se veut en adéquation avec la mission de 

l’association. Nous avons même adopté l’an 

passé la possibilité que certaines personnes, 

étant adhérentes à d’autres associations, 

puissent nous rejoindre comme compagnes 

ou compagnons.

C’est dans l’esprit d’origine, comme le disait 

Frank Mc Kay, sm dans Laïcat mariste, vers 

une mise en œuvre des perspectives de Jean-

Claude Colin : « Les groupes sont ouverts à 

tout le monde et aspirent à toucher tout 

le monde… Les chapelles latérales ont leur 

utilité, mais quand des fidèles forment une 

communion, c’est autour de l’autel principal 

qu’ils se rassemblent. »

 

« Maristes en éducation » n’est pas un club 

d’initiés uniquement, mais aussi de découvreurs 

et de personnes qui doutent. Chaque groupe 

vit à son rythme. Le père Colin ne disait-il pas : 

« L’uniformité sera dans l’Esprit, non pas les 

pratiques ».

Diverses publications sont à notre disposition. 

On peut citer les fiches Colin ; Prions 15 jours 

avec J-C. Colin du Père Drouilly, sm ; Avec Marie 

un chemin du Père Larkin, sm ; sans oublier les 

textes de référence qu’il faut absolument lire 

et relire. Plus récemment, la bande dessinée 

L’aventure mariste, le diaporama sur la famille 

mariste, les affiches, les orientations pastorales 

et d’autres encore.



20

Les diverses expériences sont partagées au 

CAME et certaines sont visibles sur le site 

internet. Les outils ne manquent pas, grâce à 

la commission communication créée en 2018.

Cela ne règle pas toutes les difficultés de 

faire vivre le groupe, mais comme c’est le cas 

pour d’autres groupes au sein des mêmes 

établissements. C’est pourquoi, il ne faut pas 

nécessairement associer complexité de la mise 

en œuvre et légitimité. Sinon, on pourrait se 

poser la question de la légitimité de l’ensemble 

des missions pédagogique, éducative et 

pastorale.

Depuis quatre ans, deux commissions travaillent 

en ce sens : la commission communication 

- nous l’avons évoqué avec les outils -, ainsi 

que la commission formation. 

Cette dernière organise la formation nationale 

« Aux sources de l’avenir », la formation 

« Parcours de découverte » qui a été mise en 

place à Toulon et, à la suite de la session pour 

des formateurs organisée en mai dernier, elle 

peut être mise en place dans d’autres lieux. 

On peut rappeler également l’initiation au 

charisme mariste qui se déroule au mois de 

septembre et dont les retours sont très positifs.

Je ne peux pas oublier de citer, en les remerciant, 

les différentes personnes qui ont accepté la 

mission de Modérateur depuis sa création :

2002-2004 : Chantal Beaufils (saint Vincent)

2004-2007 : Anne le Blanc (ISM)

2007-2009 : Gabrielle Alleaume (saint Vincent)

2009-2010 : Guislaine Lajara (La Verpillière)

2010-2017 : Marie Portelli (Bury-Rosaire)

2017-2020 : Philippe Revello (saint Vincent)

2020-2024 : Brigitte Coffin (ISM)

C’est un fort engagement bénévole. Il faut 

de même saluer chaque référent local pour 

son rôle primordial, car la vie de « Maristes en 

éducation » est dans les établissements.

Nous fêtons nos 20 ans. Cela veut dire que 

l’association est toujours vivante. Une nouvelle 

période va commencer, mais je laisse le père 

Kevin en parler. Les 142 inscrits à cette session 

sont peut-être un signe. On peut se questionner 

sur nos fragilités, qui sont réelles. Regardons 

aussi les petites lampes allumées comme ce 

message reçu récemment d’une nouvelle 

enseignante du réseau. Après une rencontre de 

Maristes en éducation dans son établissement, 

elle écrivait : « Je comprends pourquoi l’esprit 

est différent dans cette école, on ne parle 

pas que du travail mais de toute notre vie ; je 

commence à me réconcilier avec la foi. »

DES RESSOURCES À VOTRE DISPOSITION

Des ressources sur les Maristes sur le site internet de Maristes en éducation :

https://maristeseneducation.com 

Les actualités maristes sur le blog européen d’éducation mariste :

https://european-marist-education.over-blog.com

Les dossiers préparatoires et les comptes rendus (en version pdf) des sessions à La Neylière. 

À demander auprès de Laurence BÉRAUD-SCHMITT : beraudschmitt@coursfenelon.com 

•	 2018 : Le dialogue interreligieux

•	 2019 : Voir grand

•	 2020 : Marie des Commencements

•	 2022 ; Je croîs, j’y crois

•	 2023 : S’engager d’un souffle renouvelé

•	 2024 : Faire corps



21

MARISTES EN ÉDUCATION

20 ANS

Kevin DUFFY, sm

Provincial de la Province d’Europe

En écoutant et en suivant ce que nous avons 

expérimenté au cours de cette session, je 

ne pense pas qu’il faille aborder des détails 

administratifs, mais plutôt une vue un peu 

globale du chemin où nous en sommes, dans 

la perspective des pères maristes, et peut-être 

ce que nous devons faire ensemble. Parce 

que je parle en tant que Provincial des Pères 

dans la Province européenne, c’est donc une 

perspective particulière. 

Nous célébrons le 20e anniversaire de la 

fondation des « Maristes en éducation ».

Quatre ans après cette fondation, la Province 

européenne a été fondée. Ainsi, sept provinces 

européennes (Irlande, Angleterre, Allemagne, 

Pays-Bas, France, Italie, Espagne) sont devenues 

une seule province européenne. 

Dans cette province, et dans de nombreux 

lieux, nous avons dû fermer des écoles maristes. 

Cette situation n’est pas consécutive de choix 

sur les besoins apostoliques, mais de nécessités 

administratives. À titre d’exemple, quand je suis 

entré dans la Société de Marie, nous avions cinq 

écoles en Angleterre. Aujourd’hui, il n’y a plus 

aucune école mariste en Angleterre, certaines 

ont été fusionnées par le diocèse.  De même, 

deux écoles ont été fermées en Espagne, la 

dernière ayant été confiée aux Frères maristes. 

Récemment, en Italie, une école à Rome, à 

Saint-Giovanni Battista, a été confiée à une 

autre congrégation. En Irlande, il reste trois 

écoles et une seule en Allemagne. Nous avons 

désormais onze établissements scolaires dans 

notre province unifiée en Europe.

À dire vrai, notamment dans les lieux où il n’y 

a pas d’école mariste, nous ne pensions pas 

beaucoup à l’éducation : s’il n’y a pas d’école, 

on ne se sent pas vraiment préoccupés par la 

mission éducative. Et donc, on parle d’autres 

choses. Personnellement, j’ai travaillé pendant 

cinq années dans les écoles secondaires, il y a 

40 ans. Après cela, je n’ai plus travaillé dans les 

établissements, mais j’ai travaillé sur d’autres 

sujets comme la formation des étudiants, la 

théologie… 

Et puis, je suis devenu Provincial et je me 

suis penché sur la question éducative. J’ai 

appris beaucoup sur la réalité de votre 

organisation, « Maristes en éducation ». J’ai 

été particulièrement surpris par la vitalité et 

l’énergie de ce groupe, parce que ce n’était 

pas quelque chose de familier pour moi. 

Ainsi, j’ai été surpris de découvrir qu’il y a 

dans les écoles maristes françaises, ce groupe, 

cette énergie spécifiquement mariste, avec 

une formation, avec une identité, et avec un 

enthousiasme et une confiance qui est rare 

dans l’Église d’aujourd’hui.

L’an passé, à Passau, s’est tenue une réunion 

des Chefs d’établissement maristes d’Europe. 

Ils ont suggéré l’organisation d’un forum 

mariste car cela ne s’était plus fait depuis 

quelques années. Au même moment, et 

indépendamment de cela, le Chapitre 

provincial, qui est la réunion la plus haute 

de la Province, a décidé d’avoir un forum sur 

l’éducation. Le conseil provincial a alors décidé 

de fusionner ces deux projets. 

Avec l’énergie des trois Chefs d’établissement 

de Toulon, « les Triplés » (selon l’expression de 

Frank Dowling), ce forum sur l’éducation a 

été organisé en un temps record. Et si je peux 

reprendre l’expression biologique de Frank 

Dowling, « les jumeaux » Martin McAnaney 

et Frank Dowling ont travaillé avec elles. Le 

résultat de cette énergie conjointe est un 

événement qui a été remarquable.

Ce que nous avons vu à l’occasion de ce 

forum toulonnais - et je parle à titre personnel, 

mais d’autres personnes ont eu la même 

expérience que moi - a été une immense 

surprise mais également une source de joie et 

d’encouragement. Ce forum était remarquable 

à plusieurs titres. 

Vous avez invité des représentants de chaque 

établissement scolaire en Europe. Ils sont venus 



22

d’Irlande, d’Allemagne et d’ici, en France. Il 

y avait également le Supérieur des confrères 

africains, ce qui n’est pas sans importance pour 

l’avenir car nous espérons collaborer avec nos 

confrères africains, surtout dans le travail en 

éducation. Le supérieur est présent aujourd’hui 

pour cette session des « Maristes en éducation ».

Une autre surprise a été l’intervention de 

Stephen McKinney, professeur écossais, qui 

nous a donné plusieurs impulsions. Il est un 

grand expert de l’éducation catholique. Il 

nous a également donné quelques impulsions 

sur la personne de Marie, surtout dans 

l’annonciation. Cette dimension mariale a 

marqué son intervention, ainsi que le travail 

qui s’est ensuivi.

Autre surprise : l’arrivée du Père Larsen, Supérieur 

général des Pères maristes. Le Père Larsen est 

néo-zélandais. Il y a un grand réseau d’écoles 

en Nouvelle-Zélande mais la majorité des Pères 

maristes néo-zélandais a quitté les écoles et 

s’est investie dans d’autres missions, comme 

le Père Larsen qui  est allé aux Philippines puis 

en Thaïlande, et a œuvré auprès des migrants. 

Pour lui, la mission des Maristes, aujourd’hui, 

est de travailler avec les migrants, les pauvres, 

et il ne pensait pas que les écoles pourraient 

être une terre de mission, un terrain de mission.

Le Père Larsen a déclaré que ce qu’il a 

expérimenté lors du forum à Toulon l’a changé 

profondément. Il a changé de cap. Il a changé 

ses orientations. Je trouve remarquable qu’une 

personne puisse être aussi capable d’écouter 

pour parler de la synodalité, et j’admire cette 

ouverture de la part du Supérieur général. Par 

la suite, le Père Larsen est retourné à Rome 

et il a travaillé avec son Conseil. Puis, il a écrit 

à nous autres, Pères maristes en Europe, en 

disant : J’ai vu ce que vous avez décidé lors 

du forum, et qu’il est essentiel que l’éducation 

mariste se maintienne en Europe, qu’elle 

soit intensifiée, qu’elle soit plus mariste, plus 

authentique, plus créative pour l’avenir. 

C’est le début d’une époque et non pas la fin. 

Il a appelé cela « Un moment toulonnais » lors 

de son homélie dans la chapelle à l’institution 

Sainte-Marie. Il a rappelé qu’à Toulon, au 

milieu du 19e siècle, alors que les Pères 

maristes attendaient le bateau pour partir en 

mission en Océanie, la population est allée 

les voir pour leur demander d’enseigner aux 

enfants. Ce fut le début des écoles en France, 

puis ailleurs dans le monde. Cela a été un 

moment remarquable à Toulon et le Père 

Larsen a déclaré que nous vivions sans doute 

un autre moment toulonnais, pour lui, pour 

vous, pour les Pères maristes.



23

Lorsqu’il nous a écrit, le Père général a demandé 

que les décisions du forum soient mises en 

œuvre dès cette année. Il a déclaré qu’il fallait 

créer la structure et le cadre administratif 

afin que les écoles en Allemagne, en France 

et en Irlande soient administrées et animées 

avec la collaboration de tous, y compris de 

la direction centrale de la Maison générale. 

Cette rapidité d’exécution a été une grande 

surprise pour nous car nous avions présumé 

que le Père général laisserait cette mission 

à son successeur, qui doit arriver en 2025. 

Mais non, il a fait le contraire en affirmant 

être prêt à nommer un assistant général pour 

entreprendre le travail nécessaire dès le mois 

de septembre 2024. Il nous a ainsi imposé un 

rythme de travail très exigeant !

Une nouvelle fois, ce sont « les jumeaux », 

Martin McAnaney et Franck Dowling, qui 

ont porté le fardeau principal. Ils ont travaillé 

intensivement avec la France, l’Irlande et 

l’Allemagne pour trouver un cadre qui 

fonctionne et qui est conforme aux nécessités 

légales de chaque pays, de chaque structure 

d’éducation catholique dans le pays. Nous 

devons faire ce que le Père général demande et 

nous le faisons avec beaucoup de joie, même 

si c’est un grand défi. Nous en sommes là…

Je dois dire que, dans l’avenir, -  et cela est une 

absolue certitude -, « Maristes en éducation » va 

jouer un rôle capital, et pas seulement en France. 

« Maristes en éducation » aura également un 

rôle essentiel au sein du Conseil d’éducation qui 

va gérer l’ensemble de l’Europe. 

Vous avez eu également une autre influence. 

Les Irlandais veulent construire une structure 

analogue à « Maristes en éducation », mais à 

l’irlandaise… 

Enfin, si on suit les statistiques concernant la 

baisse des vocations pour les congrégations 

religieuses, en France et ailleurs, nous devons 

prendre en considération ces réalités, même si 

nous ne maîtrisons pas l’avenir. C’est plus ou 

moins universel que dans l’histoire de l’Église, 

les congrégations religieuses, après 200 ans 

de vie, entrent dans une crise de vie.

En 1972, Raymond Hostie, théologien et 

prêtre jésuite français, écrivait La vie et la 

mort des ordres religieux, livre dans lequel il 

analysait les évolutions historiques dans la vie 

des congrégations religieuses. Il y avait des 

milliers de congrégations au Moyen-Âge ; il 

n’en reste qu’un petit nombre aujourd’hui. 

Hostie indique que c’est plus ou moins 200 

ans après la naissance d’une congrégation que 

l’entité entre dans une crise existentielle. Ainsi, 

de nombreuses congrégations très anciennes, 

ferment des maisons ou disparaissent. 

Nous vivons une crise existentielle, mais nous ne 

devons pas présumer que la Société de Marie est 

finie. Je pense que si Dieu veut un avenir pour la 

Société de Marie, tout est possible. Nous devons 

essayer de voir où il y a des pousses vertes et 

les encourager. Comme a dit le Pape, nous ne 

vivons pas une époque de changement, mais 

un changement d’époque. Et nous sommes 

impliqués dans ce changement.

Dans la Province, nous devrons mener une 

réflexion sur les lieux sur lesquels nous pourrons 

garder nos maisons, et aux lieux où nous 

devrons en fermer. Ce sont des choix que nous 

devrons faire malheureusement. Cependant, 

notre présence dans le monde éducatif est un 

des principes que nous devons suivre dans la 

mesure du possible. C’est un exemple peut-

être de ce que nous pouvons faire pour l’avenir. 

Dans l’optique de la synodalité qui a été une 

clé de nos échanges, je pense que nous devons 

écouter ce que vous dites.

Je pense que vous êtes une pousse verte au 

milieu de la forêt. Nous devons faire de notre 

mieux pour vous encourager et vous aider 

dans la mesure de nos possibilités. Alors, je 

vous pose cette question : Que peuvent faire 

les Pères maristes pour vous aider, et ce, 

même avec nos moyens limités en termes de 

personnel ? 

Et sans doute devons-nous écouter ce que 

vous avez à nous dire des Pères maristes, et sur 

notre avenir. Nous serions intéressés de vous 

écouter. Mais ce sera sans doute pour un autre 

temps…



24

FLORILÈGE 

DE PHOTOS



25



26



27

EXTRAIT DE LA CHARTE

L’association des Maristes en éducation réunit 

des enseignants, personnels et bénévoles des 

établissements scolaires maristes. Dans le 

sillage des religieux maristes, ils sont appelés 

à regarder Marie comme la figure évangélique 

dont ils s’inspirent pour leur mission éducative. 

Ils reconnaissent ainsi le souffle évangélique 

et la richesse éducative de l’esprit mariste, 

un esprit qui privilégie l’accueil de tous et 

l’attention aux plus démunis, la confiance et 

l’écoute, le souci de la croissance de chacun, 

et le partage fraternel. Ils reçoivent cet héritage 

comme une mission à poursuivre. Pour cela, ils 

s’engagent à mettre en œuvre l’esprit mariste 

dans leurs attitudes éducatives et dans les 

choix pédagogiques de leurs établissements et 

à approfondir la tradition mariste pour éclairer 

leur vie et leurs engagements.

ENGAGEMENT

Dieu est Père de tous les hommes. Parce qu’il 

nous aime, il nous donne la vie et nous confie 

l’univers, et, pour nous, notre école. Croyez-

vous en Dieu le Père ?

Oui, je crois.

Jésus est l’Envoyé du Père. Il est venu parmi 

nous pour nous guider et nous libérer. Par sa 

mort et sa résurrection, il a fait triompher la 

vie. Il est maintenant présent parmi nous et il 

viendra tout accomplir. Croyez-vous en Jésus, 

Christ, le Fils du Père ?

Oui, je crois.

L’Esprit est présence de Dieu parmi nous. Il nous 

réunit pour servir nos frères et être témoins 

de Jésus. Croyez-vous en l’Esprit de Jésus qui 

répand l’amour de Dieu en nos cœurs et qui 

nous envoie pour révéler son amour à nos 

frères les hommes ?

Oui, je crois.

Aujourd’hui, nous disons notre volonté de 

prendre part à la mission de l’Église en nous 

engageant auprès des jeunes et dans nos 

relations dans l’école selon l’esprit de Marie. 

Voulez-vous vivre auprès des jeunes et de vos 

collègues de cet esprit et faire vivre l’association 

Maristes en éducation ?

Oui, je crois.

Telle est notre foi. Tel est notre désir de servir 

l’Évangile. Que Dieu nous bénisse. Que Marie 

nous anime.

PROFESSION DE FOI ET RENOUVELLEMENT

DE L’ENGAGEMENT MARISTE



28



29



30

PROVINCE D’EUROPE

Père Kevin DUFFY

Père Jimmy Mc ELROY

CONSEIL DE TUTELLE

Brigitte COFFIN

Marie-Pierre CLAVIER

Vincent LANGLOIS

Michel MACQUET

NOTRE-DAME DE FRANCE

LONDRES

Père Pascal BOIDIN

Père Hubert BONNET-EYMARD

Bénédicte COLLET

Hélène DIETHRICH

SAINT-VINCENT

SENLIS

Michelle BRUIET

Benoît CURTIL

Laurent GUYARD

Ludovic KOROLOFF

Sonia LAMY

Myriam LE MAIRE

Béatrice LEROUX

Sonia MONNIER

Catherine PETIT

Florence POIRIER

Stéphanie RODRIGUEZ

Adèle THORE

BURY ROSAIRE

SAINT-LEU-LA-FORÊT & MARGENCY 

Agnès BALCAEN

Reinout BOGAERS

Dominique BOISSEAU

Virginie BREYTON

Christelle BUSSON

Sarah COLIN

Céline COLOMBO DAQUIN

Gabriela DUBAR

Joé ELIAS

Jeannine FRUIT

Régine GALLO

Christine GRELIER

Laura KRIEF

Guillemette MALHERBE

Isabelle MELOU

Merlin MONGBANDI

Delphine PAJERA

Magalie PAUGAM

Laure PEILLON

Père Rafael RAMILA FERNANDEZ

Laurence YUMRUTAS

SAINTE-MARIE

RIOM

Thérèse BOUTTES

Patricia CLAIRET

Valérie COUDERT

Mathieu DISTASI

Bénédicte LESIEUR

Alphonse N’GOM

Sylvianne NODIN 

Rachel RENAUD

Claire SANTALLIER

Yann THÉBAUT

Sophie THIERRY

Denis VAVASSEUR

SAINTE-MARIE

LYON

Émilien ALLET

Marc BOUCHACOURT

Hervé BOURLOUX

Romain BERTHELOT

Jean BRENDERS

Hélène CARION

Delphine CHERPIN

Albertine DEBECKER

Père Roger LORDONG

Philippe REVELLO

Yves THEVENIAU

Martina TIEPPO

Didier TOURRETTE

Valérie TOURRETTE

LA NEYLIÈRE 2024

LES PARTICIPANTS



31

SAINT-JOSEPH LA CORDEILLE

OLLIOULES

Fabienne ANNINOS

Adeline BARNAY

Bernard BOUDARENE

Sandrine BOUDARENE

Stéphane BONJOUR

Brigitte CORTEZ

Marion DESCHOUWER EBRARD

Odile FERRANDI

Marie-Sophie GAUVIN

Myrto KOSTANTARAKOS

Christel LOUIS

Nicky MAYA

Céline MÉRIER

Didier MORDACQUE

Père Louis NIYONGABO

Lydie PION PEYRAUDEAU

Isabelle RABIAN

Stefania RANUCCI

Amélie ROULLEAU

Pascale SÉPULCRE

SAINTE-MARIE

LA SEYNE-SUR-MER

Patrick BONNAUDET

Magali CAMPOS

Carole DEVERDUN

François ESPOSITO

Alexandra GRAVIÈRE

Patrice HERNANDEZ

Marie-Christine JOLIVET

Anette MACQUET

Nathalie MENOTTI

Anne-Sophie POLAK

Bruno SIMONI

Christine VELLA

Pierre VELLA

COURS FÉNELON 

TOULON

Marie-Amélie ALLINGRY

Laurence BÉRAUD-SCHMITT

Laëtitia CARPENTIER

Carine CRESP

Cécile CRIVELLO

Nathalie CURET

Anne GAXOTTE

Ligia HADJ ABDELHAFID

Béatrice HUC

Anne LANDAU

Marie-Laure LOUIS

Anne NONÈS-LEDUC

Dorothé ROSE

Julie SAINT-JACQUES

Sabrina SCARAFFIA

Émilie THOMAS

Père Bernard THOMASSET

Emmanuel TILMONT



32


